
| 239 | 

Artículo de Reflexión 
Recibido: 22 de agosto de 2024. Aprobado: 19 de marzo de 2025. 
DOI: 10.17151/rasv.2025.27.2.11

Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el 
arte rupestre como hecho social total en el 
mundo prehispánico de la cultura Aguada, el 
caso de La Tunita (Catamarca, Argentina)

Art and technique, theoretical reflections on rock art 
as a total social fact in the Pre-Hispanic world of the 
Aguada Culture: the case of La Tunita (Catamarca, 
Argentina)
 
Resumen

La relación entre arte y técnica en el arte rupestre 
prehispánico constituye un campo de análisis 
complejo y ampliamente debatido. Algunos inves-
tigadoresdestacan la habilidad técnica, evidenciada 
enla selección cuidadosa de pigmentos, la prepa-
ración de superficies rocosas y el uso de herra-
mientas rudimentarias para aplicar los pigmentos 
con precisión. Sin embargo, otros sugieren que la 
distinción entre arte y técnica en el arte rupestre 
prehispánico es difusa, e incluso cuestionan si es 
apropiado aplicar estos conceptos occidentales a 
culturas precolombinas. Argumentan que, en lugar 
de separar el arte y la técnica, es más útil verlos 
como interconectados y co-evolucionados en el 
contexto cultural específico de las sociedades 
prehispánicas. En este sentido, el proceso técnico 
de crear arte rupestre no solo implicaba habili-
dades técnicas, sino también un profundo conoci-
miento cultural, religioso y simbólico. Este trabajo 
presenta una serie de reflexiones sobre el proceso 
de la realización de las mezclas pigmentarias, la 

ISSN 0123-4471 (Impreso) ISSN 2462-9782 (En línea) 

Cómo citar este artículo:
Acosta, G. G., De la Fuente, G. A., Martínez-Carricondo, M. G. y Villafañez, E. (2025). Arte y técnica: reflexiones 
teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico de la cultura Aguada, el 
caso de La Tunita (Catamarca, Argentina). Revista de Antropología y Sociología: Virajes, 27(2), 239-270. 
https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.11

Gustavo Gabriel Acosta

Laboratorio de Petrología y Conservación 
Cerámica, Escuela de Arqueología, 
Universidad Nacional de Catamarca 
/ IRES, CONICET, Belgrano 300, 
4700 – Catamarca, Argentina. 

 gabriel.laurent.leon@gmail.com
 ORCID: 0009-0007-1535-6922
 Google Scholar

Guillermo Adrián de La Fuente

Laboratorio de Petrología y Conservación 
Cerámica, Escuela de Arqueología, 
Universidad Nacional de Catamarca 
/ IRES, CONICET, Belgrano 300, 
4700 – Catamarca, Argentina. 

 guillermodelafuente@unca.edu.ar
 ORCID: 0000-0002-3058-8488
 Google Scholar

Marina Gala Martínez-Carricondo

Laboratorio de Petrología y Conservación 
Cerámica, Escuela de Arqueología, 
Universidad Nacional de Catamarca 
/ IRES, CONICET, Belgrano 300, 
4700 – Catamarca, Argentina. 

 martinezcarricondo.m@gmail.com
 ORCID: 0009-0008-6082-9300
 Google Scholar

Emilio Villafañez

Escuela de Arqueología, Universidad 
Nacional de Catamarca / 
IRES, CONICET, Belgrano 300, 
4700 – Catamarca, Argentina. 

 emilio81@gmail.com
 ORCID: 0000-0002-2471-1558
 Google Scholar

https://doi.org/10.17151/rasv.2023.25.2.10
mailto:gabriel.laurent.leon@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-1535-6922
https://scholar.google.com/citations?hl=es&user=O6u69sUAAAAJ
mailto:guillermodelafuente@unca.edu.ar
https://orcid.org/0000-0002-3058-8488
https://scholar.google.com/citations?user=BanQf0MAAAAJ&hl=es 
mailto:martinezcarricondo.m@gmail.com
https://orcid.org/0009-0008-6082-9300
https://scholar.google.com/citations?user=AiVcgNIAAAAJ&hl=es
mailto:emilio81@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2471-1558
https://scholar.google.com/citations?hl=es&user=5-8cei4AAAAJ 


Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 240 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

ejecución de las pictografías rupestres durante el período Medio (cultu-
raAguada) y su relación con la técnica dentro del marco teórico de la 
antropología de la tecnología, concibiendo al arte rupestre, en tanto 
materialidadcomo un hecho social total, idea planteada por Marcel Mauss 
hace más de un siglo. Esto implica que la técnica utilizada para crear las 
pinturas no solo se valora por su destreza técnica, sino también por su 
capacidad para comunicar y transmitir significados culturales más amplios. 
La comprensión completa de esta relación requiere no solo un análisis de 
las habilidades técnicas empleadas en la creación del arte rupestre, sino 
también una consideración de su contexto cultural y simbólico más amplio.

Palabras clave: arte rupestre, estética, hecho social total,técnica, paisaje 
(fuente: Tesauro de la UNESCO)

Abstract

The relationship between art and technique in pre-Hispanic rock art is a 
complex and widely debated field of analysis. Some researchers highlight 
technical skill, evidenced in the careful selection of pigments, the prepara-
tion of rock surfaces, and the use of rudimentary tools to apply pigments 
with precision. However, others suggest that the distinction between 
art and technique in pre-Hispanic rock art is blurred, and even question 
whether it is appropriate to apply these Western concepts to pre-Colum-
bian cultures. They argue that, rather than separating art and technique, 
it is more useful to view them as interconnected and co-evolved within 
the specific cultural context of pre-Hispanic societies. In this sense, the 
technical process of creating rock art involved not only technical skills, but 
also a deep cultural, religious, and symbolic knowledge. This work presents 
a series of reflections on the process of making pigment mixtures, the 
execution of rock pictographs during the Middle Period (Aguada culture), 
and their relationship to technique within the theoretical framework of the 
anthropology of technology, conceiving rock art, in terms of materiality, as 
a total social fact, an idea proposed by Marcel Mauss more than a century 
ago. This implies that the technique used to create the paintings is valued 
not only for its technical skill, but also for its ability to communicate and 
convey broader cultural meanings. A complete understanding of this rela-
tionship requires not only an analysis of the technical skills employed in 
the creation of rock art, but also a consideration of its broader cultural and 
symbolic context.

Key words: aesthetics, landscape, rock art, technique, total social fact 
(Source: UNESCO Thesaurus)



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 241 | 

Introducción

El origen etimológico de la palabra arte deriva del latín ars, que 
a su vez es una traducción del griego techné. Sin embargo, para 
el contexto grecolatino, estas palabras tienen un significado 

muy diferente al que se les atribuye actualmente. Incluso en los primeros 
momentos de la época moderna, significaban destreza, habilidades y 
aptitudes requeridas para construir un objeto o mandar. Así se hablaba 
del arte de la guerra, del gramático, del sastre, entre otros (Tatarkiewicz 
2001; Sennet 2009). El arte en la antigüedady la edad media abarcaba un 
concepto mucho más amplio; se entendía que su práctica implicaba el 
dominio de reglas previamente establecidas, vinculadas al conocimiento 
experto orientadohacia un fin determinado. 

No es de extrañar que la artesanía y otras actividades estuvieran 
profundamente vinculadas en el pensamiento de los clásicos y de los 
hombres y mujeres de la edad media (Tatarkiewicz, 2001). La perspectiva 
clásica del arte  permite relacionar conceptos como habilidades, destrezas, 
dominio de reglas y fines, muy presentes en lo que se entiende hoy en día 
por tecnología, la cual puede resultar útil a la hora de comprender el arte 
y/o tecnología de las sociedades precolombinas (Calvo Trias y Roselló, 
2014). No resulta extraño debatir la relación entre arte y tecnología a partir 
del arte rupestre, tanto por la carga esteticista que tuvo en determinadas 
épocas como por las aproximaciones que lo situaron como un aspecto 
material de la ritualización de las sociedades del pasado (Sanchidrián, 
2009). 

De acuerdo con lo anterior, el objetivo del presente trabajo es 
presentar una serie de reflexiones teóricas y esbozar un encuadre inter-
pretativo abierto del arte rupestre del complejo de sitios La Tunita, ubicado 
enAncasti(Catamarca), que contemple no solo los aspectos iconográficos, 
sino también los referentes materiales. Asimismo, se busca integrar los 
aportes más recientes de nuestro equipo en los ámbitos iconográfico, 
arqueométrico, experimental y simbólico. Cabe mencionar que los objetos 
estudiados son materiales arqueológicos,sin informantes ni con fuentes 
escritas coetáneas que permitan aproximarse directamente a la dimen-
sión del significado de sus productores. No obstante, es posible utilizar las 
fuentes etnohistóricas en la medida en que el noroeste argentino forma 
parte del mundo andino, para luego confrontar las hipótesis elaboradas 
a partir de información arqueológica y la información etnohistórica con 
el análisis de las materialidades pictóricas rupestres con sus contextos 
específicos (Bovisio, 2012).



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 242 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Área de estudio

La Sierra de Ancasti se ubica en el sector este de la provincia de 
Catamarca (Argentina). Se extiende en sentido norte-sur, entre los 28º 
y 29º de latitud sur y los 63º y 65º30’ de longitud oeste. Esta región 
configura una zona ecotonal con gran disponibilidad de recursos para la 
producción agrícola y ganadera que ha sido aprovechada desde tiempos 
precolombinos (Figura 1). A su vez, es una reserva importante de oque-
dades rocosas con arte rupestre (Figura 2) (Morlans, 1995; De la Fuente et 
al., 2005; Acosta et al., 2021a).

Figura 1. Ubicación geográfica del Parque Arqueológico La Tunita (Catamarca, Argentina)
Fuente: elaboración propia.

Dentro de estas oquedades rocosas con arte rupestre, La Tunita 
es uno de los complejos de sitios más conocidos por la arqueología del 
noroeste argentino. Actualmente, el Camino de las Casas de Piedra es el 
único circuito activado patrimonialmente y conecta nueve sitios dentro 
del Parque. En líneas generales, se ubica entre los ríos Chico y Los Molinos, 
está constituido por numerosos abrigos con pinturas rupestres a poca 
distancia entre sí (De la Fuente et al., 2005) (Figura 1). En general, las picto-
grafías rupestres pueden ser apreciadas desde el interior de los abrigos y, 
en algunos casos, desde corta distancia. Las mismas se ejecutaron a través 
de un tratamiento lineal y plano. Predominan los colores blancos con 
matices rosas, algunos en combinación con el rojo, siendo una minoría las 
pictografías realizadas en negro o rojo exclusivamente. Es destacable que 



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 243 | 

algunas representaciones poseen una considerable cantidad de materia 
que se descargó sobre el soporte, lo que pareciera potenciar ciertas 
condiciones ópticas y perceptivas (Nazar et al., 2014). Dentro de los sitios 
de La Tunita, el alero La Sixtina y El Hornero han sido los más estudiados 
y conocidos. La Sixtina se destaca por su emplazamiento y concentración 
de motivos antropomorfos de gran tamaño asignados principalmente a 
la cultura Aguada (Figura 3 y 4) (González, 1961-1964; De la Fuente, 1969; 
González, 1998; Nazar et al., 2014a).

Figura 2. Vista exterior de algunos de los sitios arqueológicos 

del Parque Arqueológico La Tunita

Nota.a. Alero La Sixtina, b. Alero El Hornero, c. Alero Bosquecillo 2, d. Cueva del 

Gato, e. Cueva de la Víbora, f. Bosquecillo I. Fuente: elaboración propia.



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 244 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Figura 3. Vista de las pictografías del Alero La Sixtina

Fuente: elaboración propia.

Figura 4. Detalle del motivo “El Danzarín”, Alero La Sixtina

 Fuente: elaboración propia.



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 245 | 

A unos metros de La Sixtina, se ubica el alero El Hornero, que 
posee varios motivos zoomorfos y antropomorfos, conformado por dos 
cámaras. En la primera se destaca la representación de un gran felino y 
de un antropomorfo con una cabeza cercenada en su mano (Figura 5 y 6); 
en la cámara del fondo se aprecian pinturas de tonos blancos que parecen 
corresponder a momentos más tardíos (De la Fuente y Nazar, 2016).

Figura 5. El “Gran Jaguar”, Alero El Hornero

Fuente: elaboración propia.

Figura 6. El “Sacrificador” con su cabeza trofeo, Alero El Hornero 

Fuente: elaboración propia.



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 246 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Antecedentes de aquello que llamamos Aguada y período Medio

Aquello que se conoce como la cultura Aguada en el período Medio 
o período de Integración Regional, Floreciente Regional o Formativo 
Superior–, tradicionalmente se ubica entre los siglos VII y IX d.C.El debate 
en torno a la periodificación crono-cultural de la cultura Aguada ha gene-
rado diversas posturas entre los investigadores. Así, para Kriscautzky y 
Lomaglio (2000), Aguada es una larga tradición que abarca desde el siglo 
III hasta el XII d.C. Esta falta de consenso en la asignación temporal ha 
dado lugar a un debate enriquecedor que aún continúa entre los espe-
cialistas (González, 1977; Núñez Regueiro y Tartussi, 1987; Pérez Gollán y 
Heredia, 1987; Raffino, 1988).

Para algunos investigadores, Aguada no correspondería a una cultura 
definida ni equivalente a una etnia, sino más bien a un componente ideo-
lógico durante el período de Integración Regional (Pérez Gollán, 1994). Sin 
embargo, estas propuestas tienen limitaciones, ya que no incluyen a otras 
sociedades coetáneas a Aguada, lo que cuestiona su validez (Gordillo, 2018). 
A pesar de esto, se optópor mantener la división tradicionalmente acep-
tada para el límite inicial y adoptar como límite final, la periodización de 
Kriscautzky y Lomaglio (2000), ubicando a Aguada entre los siglos VII y XII 
d.C. para efectos de estudio. Esta elección no es arbitraria, ya que atañe a 
los fechados de otros sitios arqueológicos de la Sierra de Ancasti cercanos 
al complejo del sitio La Tunita y el valle central de Catamarca aledaño a 
la Sierra de Ancasti (Llamazares, 2000; Núñez Regueiro y Tartussi, 2002; 
Nazar et al., 2014a).

El espacio geográfico ocupado por la cultura Aguada se extiende 
desde el sur de Salta hasta el norte de San Juan, con evidencias de inte-
racción con el norte de Chile. Para tener una noción de Aguada y de las 
sociedades que integró, es necesario tener en cuenta aquellos cambios 
distintivos a partir del registro arqueológico. Los mismos sugieren un 
crecimiento poblacional con patrones de asentamiento más complejos 
y heterogéneos, especialización artesanal, segregación mortuoria, una 
iconografía religiosa centrada en motivos antropo-felínicos y temas 
fantásticos, y el consumo de alucinógenos en prácticas rituales. La 
figura del chamán y el guerrero aparecen como fundamentales, lo que 
sugiere cierta jerarquización social en torno a estos individuos, esto se 
ve contrastado con la representación de adornos complejos y tocados 
cefálicos.No obstante, hay un extenso debate sobre si hubo jerarquías 
institucionalizadas o mantuvieron relaciones heterárquicas o ambiguas en 
la construcción de las desigualdades sociales (Haber, 1992; González, 1998; 
Laguens, 2006; Gordillo, 2018, 2020; Calomino, 2019).



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 247 | 

La iconografía dispuesta en materiales como la alfarería de la 
cultura Aguada se caracterizó por su diversidad y complejidad, que va 
desde diseños esquemáticos y geométricos hasta representaciones 
analíticas y figurativas. Predominaron los motivos figurativos, incluyendo 
representaciones antropomorfas, ofídicas, felínicas y ornitomorfas, con 
múltiples combinaciones de estas categorías (González, 1977,1998). En la 
combinación de representaciones intervinieron dos procesos; la atomiza-
ción, donde se descompone el motivo en partes, y la recomposición, que 
combina las partes atomizadas en nuevos motivos fantásticos basados en 
una idea previa del modelo representado (Kusch, 1991).

El análisis de los motivos antropomorfos evidencia la existencia de 
normas de composición que rigen la representación de la humanidad, tales 
como la posición de pie, frontal y vertical (Gordillo y Kusch, 1987). Por su 
parte, los motivos ofídicos –que incluyen referencias a ofidios, anfisbenas 
y batracios– se caracterizan por su aparición en guardas o bandas que 
adornan las piezas cerámicas, así como en los accesorios de las figuras 
antropomorfas. Sin embargo, su relevancia es secundaria en comparación 
con los motivos felínicos, los cuales se distinguen igualmente por su tras-
lado hacia otras representaciones (Gordillo y Basile, 2019).

Un aspecto poco estudiado de la iconografía Aguada es la repre-
sentación de vegetales, donde algunos motivos podrían remitir a semillas 
de cebil utilizadas como alucinógenos, presentes en motivos felínicos y 
antropomorfos (Marconetto, 2015). 

En líneas generales, la ausencia de representaciones de la cotidia-
neidad en la iconografía Aguada sugiere un interés por integrar ideoló-
gicamente distintas sociedades en un discurso religioso, mítico y cere-
monial común, posiblemente buscando sublimar y trascender conflictos 
socio-políticos (González, 1998; Nazar et al., 2014b).

Los estudios rupestres en la Sierra de Ancasti

Los estudios arqueológicos en Ancasti se iniciaron con Ardissone 
y Difrieri en la década de 1940, cuando ambos investigadores decidieron 
analizar pircas y morteros de la zona en un intento de delimitar el área 
meridional andina (Ardissone, 1943; Difrieri,1945). En el año 1969, Nicolás 
de la Fuente dio a conocer al mundo académico la existencia del sitio 
La Tunita. Desde entonces, las investigaciones arqueológicas en Ancasti 
se caracterizaron por un interés en el estudio del arte rupestre, dando 
cuenta de la temporalidad y autoría de las materialidades arqueológicas 



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 248 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

de la zona (De la Fuente, 1969, 1990; Barrionuevo, 1972; Gramajo y Martínez 
Moreno, 1978; Segura, 1988).

Como consecuencia, los análisis morfoestilísticos fueron relevantes 
para los intereses de estos investigadores, ya que pudieron adscribir gran 
parte del arte rupestre a la cultura de La Aguada, la cual fue previamente 
definida por González (1961-1964). Una vez identificados el tiempo y la 
identidad de los sitios, surgieron cuestiones acerca de la funcionalidad del 
registro arqueológico. Desde un principio, por el carácter no eminente-
mente utilitario del arte rupestre, se consideró como parte del repertorio 
ritual Aguada.

Estas interpretaciones influyeron significativamente en investiga-
ciones posteriores, las cuales pueden ser comprendidas dentro del enfoque 
de una ritualización de Aguada. El equipo liderado por Llamazares fue 
uno de los principales representantes de esta perspectiva, ya que abordó 
la dimensión religiosa y ceremonial no solo desde el análisis morfo-es-
tilístico, sino también mediante dataciones absolutas. Estas dataciones 
revelaron un rango temporal de aproximadamente 600 años, ubicándose 
entre el 700 y el 1300 d.C., lo que incluye tanto fases tempranas como 
clásicas del desarrollo de Aguada. Además, la asociación con Aguada se 
vio fortalecida por estudios composicionales que detectaron la presencia 
de cebil en los pigmentos utilizados en las pictografías (Llamazares, 2000, 
2004).

Por su parte, desde principios de los años 2000,  Nazar amplió la 
vinculación ritual del arte rupestre hacia otros campos de acción social 
y exploró la dimensión simbólica de La Tunita. Este autor relacionó las 
escenas de violencia presentes en las representaciones antropomorfas del 
sitio La Tunita con las tensiones que acaecieron en el período Medio y 
la conflictividad hacia los grupos de la llanura chaco-santiagueña (Nazar, 
2003; Nazar et al., 2014b; De la Fuente y Nazar, 2016). 

Paralelamente, se desarrolló otra línea de investigación sustentada 
en la antropología de la tecnología, a través de la cual, De la Fuente y 
Nazar (2016) enfatizaron preguntas propias de la dimensión técnica y la 
base material del arte rupestre, a las que se les dio respuesta por medio 
del estudio morfo-estilístico y la aplicación de técnicas arqueométricas 
que buscaron reconstruir el proceso de elaboración de las pictografías 
de La Tunita y cómo este incidió en el resto de los aspectos involucrados 
(De la Fuente y Nazar, 2016; Acosta et al., 2021b). Ambos investigadores 
no plantearon una digresión con investigaciones anteriores donde enfati-
zaron la adscripción a Aguada; antes bien, retomaron tópicos propios de 



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 249 | 

estas líneas de investigación, tales como el carácter ritual y la vinculación 
de las sociedades de Ancasti con el valle central y el este catamarqueño 
(Nazar et al., 2014b).

Otros trabajos se han centrado en el complejo de sitios de Oyola, 
donde el enfoque está dirigido a descubrir los aspectos distintivos locales 
de Ancasti, integrando diversas técnicas arqueométricas, estratigráficas 
y análisis de superposiciones que permitirían conectar otros eventos 
ocurridos en los sitios con las pictografías (Quesada y Gheco, 2011).

En todos estos estudios se pueden observar dos tendencias, una 
que enfatiza los procesos de elaboración y otra que estudia los efectos 
que provoca el arte rupestre en un contexto determinado. Se considera 
que estas tendencias no son mutuamente excluyentes, antes bien son dos 
vías complementarias. Es por ello que, en los siguientes apartados,se dará 
cuenta de las discusiones teóricas en antropología respecto al arte no 
occidental.

El arte, antes y después del arte

Desde sus inicios, la categoría de arte hacia ciertas prácticas y 
objetos de sociedades del pasado y no occidentales planteó un desafío 
relevante para los investigadores. Por un lado, se encuentran aquellos 
que niegan la posibilidad de un arte en estos grupos humanos, ya que 
la categoría arte remite acierto tipo de instituciones, objetos y prácticas 
inherentes a las sociedades modernas y occidentales. Por el otro, aquellos 
que,si bien no niegan la posibilidad del arte en estas sociedades, la misma 
debe ser entendida como una categoría propia de los investigadores o 
remitirse a otros aspectos de la realidad social (Heyd, 2003; Sanchidrián, 
2009).

Ambas posturas a la larga cristalizan nociones etnocéntricas, que 
niegan los fenómenos estéticos en otros grupos humanos y patrones de 
conducta similares a los que encontraríamos en las sociedades occiden-
tales. En ambos casos nos enfrentamos a problemas típicos de la traducción 
antropológica, sin menoscabo de este tema que tuvo extensos debates en 
la teoría antropológica, consideramos que el arte es una categoría etic que 
nos permite conocer y reconocer en el otro culturalmente diferenciado 
los fenómenos estéticos (Clifford, 1988). Que en estos grupos haya existido 
o no un concepto de arte o un término, esto no impide su estudio al igual 
que muchas categorías que la antropología utiliza como las de sociedades 
matrilineales o patrilineales que no poseen un equivalente en esas mismas 
sociedades (Heyd, 2013).



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 250 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

A pesar de las limitaciones, ¿qué nos habilita a llamar arte al arte 
rupestre y por qué nuestra inclusión de esta categoría? Los múltiples 
intentos de la filosofía del arte en la definición del arte fueron más bien 
representantes de distintos puntos de vista estéticos de lo que debería ser 
el arte, en lugar de un intento por definir el arte (Stecker, 2003). 

En la búsqueda de una definición no esencialista y no deontológica 
del arte, consideramos que es pertinente rescatar el consenso de los enfo-
ques institucionales, intencionales y funcionalistas que buscan distinguir 
el arte sin partir de definiciones deontológicas estrictas. De esta manera 
se busca encontrar condiciones suficientes para que algo sea conside-
rado arte, sin pretender crear una teoría del arte que establezca normas. 
Stecker (2003), un filósofo funcionalista, combinó algunos de los enfoques 
expuestos y definió al arte de la siguiente manera:

“ an item is an artwork at time t where t is not earlier than the time 
at which the ítem is made, if and only if (a) it is in one of the central 
artforms at t and is made with the intention of fulfilling a function 
that art has at t, or (b) it is an artefact that achieves excellence in 
achieving such a function.”(p. 151).

Esta definición es útil, ya que algo puede ser arte sin cumplir con 
alguna de las funciones del arte o tener otras funciones; si se toma como 
referencias las artes generalmente consolidadas por nuestro marco 
cultural moderno y occidental, la intención de cumplir con algunos de los 
requerimientos es suficiente, en consecuencia se identifica una dimen-
sión histórico-reflexiva ya que las funciones poseen como presupuesto 
la suficiencia y no en la identidad. El arte del presente se relaciona con 
el arte del pasado de acuerdo con las funciones cambiantes del contexto 
histórico que cumplen o pretendieron cumplir en algún momento (Davies, 
2013). Como resultado, el arte rupestre de las sociedades del pasado y/o 
no occidentales es una obra de arte desde el punto b) (Stecker, 2003).

En suma, cuando se califican las pictografías o grabados rupestres 
como arte desde nuestro contexto, sebusca poner en consideración los 
fenómenos estéticos y todo lo que ello implica, poniéndose en juego 
aspectos tales como la forma, la composición, los ritmos, las respuestas 
emocionales de apreciación y/o placer/desagrado, el grado de habi-
lidades involucradas, entre otras. Sin embargo, esto no nos habilita a 
realizar extrapolaciones sobre nuestra concepción del arte, antes bien 
la definición dada por Stecker permite situar nuestra subjetividad como 
investigadores (Mauss, 2002/1947; Romero, 2018).



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 251 | 

De esto también se desprende que debemos tener en cuenta los 
contextos que relacionan múltiples dimensiones sociales a analizar, no 
basta con reconocer que los aspectos estéticos se encontraban presentes, 
sino con cuáles otros elementos interactúan y qué especificidad les 
otorgan los contextos culturales que los producen (Heyd, 2003).

Entre arte y técnica: la vuelta a lo mágico-religioso

Como se mencionó anteriormente, la recepción del arte de las 
sociedades del pasado y no occidentales representó un gran dilema para 
la antropología y la arqueología. Aunque algunas posturas plantearon la 
imposibilidad de conocer el arte, este tuvo un lugar relevante en los debates 
académicos (Pitt-Rivers, 1906; Boas,1927/1947; Mauss, 1947/20002; Harris, 
1987/2001; Heyd, 2003; Gell, 1992/2016).

De estos autores se resaltan dos tópicos que permitieron poner 
en cuestión nuestra noción de arte;en primer lugar, la relación de los 
aspectos técnicos y estéticos, y en segundo lugar, la problematización de 
las nociones de lo útil y lo decorativo que poseen los objetos y prácticas 
de las sociedades del pasado y no occidentales que se han calificado como 
arte (Mauss, 1947/2002; Harris, 1987/2001). 

La diferenciación entre lo útil y lo decorativo es una categorización 
que realizamos los investigadores para explorar determinadas dimen-
siones presentes en las sociedades que estudiamos. Estas distinciones 
provienen de nuestras propias concepciones sobre el arte y la técnica. Sin 
embargo, como científicos sociales, nuestro objetivo no es construir una 
teoría del arte, sino examinar los criterios de suficiencia que identificamos 
inicialmente como un estándar de excelencia. Este paso resulta necesario 
para poder confrontar nuestra propia subjetividad con las prácticas o 
materialidades de contextos no occidentales y/o arqueológicos (Stecker, 
2003).

Incluso dentro de la antropología de la tecnología se encuentra 
presente la problematización de lo utilitario versus lo decorativo en 
la evaluación de los procesos de elaboración de los objetos. Así, para 
Lemonnier (1992), la técnica es el producto resultante de una serie de 
interrelaciones entre materia, energía, objetos, gestos y saber hacer. De 
este modo se tienen en cuenta aquellas elecciones técnicas y patrones que 
no responden a un criterio meramente utilitario o funcional, las cuales 
son inherentes a un saber hacer y se inscriben en las representaciones 
sociales de un contexto específico (Lemonnier, 1992; Gosselain, 2010).



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 252 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Por lo ya mencionado, se considera que ambos enfoques no son 
mutuamente excluyentes para el arte rupestre, antes bien una mirada 
estética requiere entender y evaluar el efecto de las propiedades físicas 
sobre los sentidos.Poreste motivo, los referentes materiales cobran 
importancia (Vergara Murúa,2013),al igual que la necesidad de evaluar 
las elecciones técnicas que desde un punto de vista funcional o utilitario 
podrían parecer arbitrarias, pero que responden a representaciones 
sociales vinculadas con criterios estéticos u otros (Troncoso, 2010).

Por esta razón, para poder integrar y observar los datos del registro 
arqueológico no se debe perder la relevancia de los contextos específicos 
donde estos se integran. Una gran diferencia es que estas sociedades no 
poseen marcos institucionales que delimiten aquello que es artístico o no, 
en efecto se puede observar en los objetos de las sociedades no occi-
dentales distintas dimensiones de lo social, como lo político, lo religioso 
e incluso las prácticas de subsistencia, este carácter global también se 
encuentra presente en lo que se denomina arte rupestre (Gell, 1992/2016). 
En este sentido se sostiene que es necesario volver a Mauss (1925/1979) y 
abordar el arte rupestre como un hecho social total, ya que “los planos de 
la sociedad son interdependientes e interpenetrados”(Giobellina, 2009, p. 
32). Consecuentemente, el camino para llegar hacia los aspectos estéticos 
debe tener en cuenta como primer paso el proceso de elaboración que 
posee y analizar los gestos implicados en la transformación de las mate-
rias primas hacia las pictografías y grabados rupestres (Acosta et al., 2023). 
Para de esta manera visualizar las siguientes dimensiones:

1.	 Interconexión de elementos culturales:el arte rupestre prehispánico 
puede ser visto como un ejemplo de hecho social total según Mauss, 
ya que implica una interconexión de diferentes aspectos de la vida 
social de las sociedades del pasado. Esto puede incluir elementos 
religiosos, económicos, políticos y simbólicos que se manifiestan a 
través de las representaciones rupestres.

2	 Integración de la comunidad:el arte rupestre, al ser producido y 
utilizado por alguna sociedad determinada, puede otorgar indicios 
sobre la integración social, la cohesión del grupo y el conflicto. 
Mauss argumenta que los hechos sociales totales involucran la 
participación y el compromiso de la sociedad de manera diferen-
ciada; de esta manera, puede considerarse como una manifestación 
de distintos colectivos que participaron, ya sea de manera restric-
tiva o ampliada según los grados de solidaridad social admitidos.



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 253 | 

3.	 Función simbólica:muchas de las representaciones rupestres tienen 
una función ritual y simbólica en las sociedades prehispánicas. 
Estas imágenes pueden estar relacionadas con prácticas religiosas, 
creencias cosmogónicas o actividades rituales que formaban parte 
de la vida social total de estas sociedades, según la perspectiva de 
Mauss (Hubert y Mauss, 1902; Mauss y Hubert, 1899/2010).

4.	 Transmisión intergeneracional de conocimiento:la producción y el 
uso del arte rupestre implican la transmisión de conocimientos y 
prácticas culturales. Este aspecto coincide con la idea de Mauss 
sobre la continuidad de los hechos sociales totales a lo largo del 
tiempo, ya que estas representaciones rupestres pueden haber sido 
elaboradas y mantenidas a lo largo de varias generaciones (Mauss, 
1925/1979).

5.	 Inclusión de dimensiones materiales y no materiales:el arte rupestre 
no solo involucra la producción de imágenes en las rocas, la elección 
de los soportes y espacios, sino también la utilización de técnicas 
y materiales específicos, así como la incorporación de significados 
simbólicos y sociales, algunos de los cuales pueden rastrearseen el 
registro arqueológico. Esta combinación de dimensiones materiales 
y no materiales refleja la complejidad de los hechos sociales totales.

En líneas generales, abordar el arte rupestre como hecho social 
total es una incursión en la vida social que remite a la densidad simbólica 
e interactiva; el análisis nunca se aleja de lo concreto, ya que busca captar 
los modos singulares que acaecen en las relaciones sociales (Karsenti, 
2008).

Todos estos factores comienzan a ser elucidados por el análisis 
tecnológico, ya que la técnica, en palabras de Mauss (1925/1979) es un “acto 
tradicional eficaz”(p. 342). De este modo, el análisis de los gestos de los y 
las artistas permite la identificación de elecciones técnicas conscientes 
e inconscientes que responden al saber hacer de un grupo (Lemonnier, 
1992). Por consiguiente, la elaboración del arte rupestre es el resultado de 
una serie de actividades antrópicas –por lo tanto, sociales– y limitantes 
físicas materiales que forman parte de un proceso de transformación de 
las materias primas y pueden ser recopiladas en una cadena operativa 
(Leroi-Gourhan, 1965/1971; Gárate Maidagan, 2000; Acosta et al., 2023).

Resulta menester como sujetos disciplinados de la arqueología 
no dejar de advertir las limitantes existentes en la identificación de las 
cadenas operativas fruto de los procesos tafonómicos en cualquier 



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 254 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

materialidad arqueológica (Sanchidrián, 2001). Sin embargo, la cadena 
operativa como herramienta conceptual y metodológica no se agota 
en una suma de procesos físicos, sino que estos pueden ser vinculados 
con las demás esferas de la vida social de un individuo que elabora arte 
rupestre, por este motivo resulta un instrumento útil, ya que permite 
moderar nuestras consideraciones ideacionales con las consideraciones 
materiales (Schlanger, 2005).

Integrando interpretaciones: volver al período Medio en La Tunita

A lo largo del tiempo, se han abierto múltiples interpretaciones 
respecto al arte rupestre del sitio La Tunita.Para realizar mejores argu-
mentos, se consideró que estas interpretaciones se integren y expliciten 
en sus supuestos.Con este propósito se retomaron algunos trabajos que, 
por distintos caminos, llegaron a diversas lecturas del arte rupestre; las 
primeras obtenidas por el análisis morfo-estilístico, las segundas deri-
vadas del análisis tecnológico del arte rupestre y lasterceras identificadas 
a partir del estado actual de conocimiento arqueológico e inferencias 
antropológicas aplicadas al contexto del período Medio.

Por la vía morfo-estilística se arribó a las siguientes consideraciones:

Las pinturas rupestres mayoritariamente asociadas al período 
Medio y cultura Aguada presentan características morfoestilísticas espe-
cíficas, como la representación de escenas rituales con temas recurrentes 
–felinos, pipas y sacrificios–. Estas representaciones destacan por el uso 
predominante de colores como blanco, crema, rojo y en menor medida 
negro, siendo este último utilizado para resaltar rasgos como ojos y fauces 
(De la Fuente et al., 2005; Nazar et al., 2014b).

La estética antropomorfa de las pinturas del alero de la Sixtina 
(Figura 7) y la Cueva El Hornero del sitio La Tunita se distingue por dos 
tratamientos diferenciados en motivos de diferentes tamaños, no solo en 
la escala sino también en la cantidad de materiales empleados. Además, 
las oquedades rocosas seleccionadas para la elaboración de las pictogra-
fías son visibles desde el interior, lo que resulta en patrones de visibilidad 
restringidos en dichas representaciones (Nazar et al., 2014a).



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 255 | 

Figura 7. Vista de la visera del alero La Sixtina con el despliegue 

de pictografías en las unidades topográficas

 Fuente: elaboración propia.

Por la vía tecnológica encontramos las siguientes consideraciones:

Las pinturas rupestres de La Tunita presentan una compleja mezcla 
pigmentaria que incluye yeso, aluminosilicatos, calcita y oxalatos de 
calcio. Este hallazgo sugiere una cuidadosa selección y preparación de 
los elementos utilizados en la elaboración de las pictografías. Aunque las 
condiciones técnicas de las superficies podrían haberse visto mejoradas 
por un acondicionamiento previo del soporte, no encontramos evidencia 
suficiente del mismo.No obstante, no se descarta la posibilidad de su exis-
tencia, ya que tal cuestión podría zanjarse a través de un análisis microes-
tratigráfico (De La Fuente y Nazar, 2016; Acosta et al., 2021a).

El análisis de las técnicas pictóricas empleadas reveló la existencia 
de dos métodos distintos: uno basado en la agregación de pastas y otro 
en la aplicación directa de pintura con una base más acuosa. Esta dife-
renciación en los procesos creativos destaca la diversidad técnica de las 
personas que pintan (Acosta et al., 2021b).

Además, se consideró que la posible inclusión de materiales 
orgánicos en las pinturas rupestres podría haber aportado tonalidades 
especiales o propiedades específicas a estas pictografías prehispánicas. 
Asimismo, se han identificado repintados o retoques realizados poste-
riormente, los cuales pueden corresponder a restauraciones o realces de 
detalles de las composiciones originales. Por lo tanto, se concluye que 
esto representa una reactualización de las prácticas pictóricas a lo largo 
del tiempo (De La Fuente y Nazar, 2016; Acosta et al., 2021a; Acosta et al., 
2021b).



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 256 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

La cantidad de materiales utilizados, así como los conocimientos 
técnicos requeridos para el tratamiento de losmismos, sugiere un alto 
grado de especialización por parte de los antiguos pintores de La Tunita. 
Este nivel de pericia artística subraya la importancia cultural y la sofisti-
cación técnica de esta antigua comunidad (De la Fuente y Nazar, 2016).

Por la vía de las inferencias antropológicas y la información arqueo-
lógica del período Medio se llegó a las siguientes consideraciones:

La Tunita es un sitio que se encuentra asociado a una importante 
vía de circulación macrorregional, que conecta las sierras de Ancasti, el 
valle de Catamarca y los valles mesotermales del oeste catamarqueño. Al 
encontrarse cercano a las llanuras santiagueñas, se sostiene que pudo 
tener una relación fluida con las poblaciones al oeste (valle de Catamarca y 
oeste catamarqueño) y conflictiva con las poblaciones orientales (llanuras 
santiagueñas). Es por ello que las representaciones pictóricas guardan 
relación con conflictos y tensiones sociales que acaecieron a finales del 
período Aguada (Nazar et al., 2014a).

Además, el discurso visual de las pictografías carente de escenas 
vinculadas con la vida cotidiana expresa un fuerte énfasis en la violencia 
ritual, las metamorfosis de humanos a zoomorfos y seres imaginarios, 
propias de la dimensión religiosa-política (Gordillo, 2020). Si a esto se 
suma que las sociedades Aguada posiblemente utilizaron el sitio La Tunita 
como un lugar de iniciación chamánica debido a su ubicación dentro de 
un bosque de cebil (Anadenanthera colubrina), cuyas semillas eran utili-
zadas para la elaboración de alucinógenos, tales observaciones se ven 
reforzadas (Nazar et al. 2014b; Bovisio, 2019).

Por último, es menester mencionar que la mayoría de las cuevas 
y abrigos rocosos del sitio La Tunita poseen distancias considerables 
con espacios domésticos, esto  da indicios de una fase de separación y 
discontinuidad, lo que de hecho explica la elección de espacios pequeños 
y de acceso limitado para visualizar las representaciones rupestres (De la 
Fuente, 1990; Turner, 1999).

Las pictografías rupestres como hecho social total: una discusión

Para Mauss (1925/1979), el don, que clasifica como un hecho social 
total, se encontraba compuesto de una tríada de tres instancias interac-
tivas y cohesivas; una de dar, otra de recibir y una última de devolver. De 
esta manera se vinculan las obligaciones de hacer el don, los grupos a 
los cuales se destina el don y los eventos donde circula o consume, por 



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 257 | 

último, el alcance en la reproducción social de las relaciones implicadas 
(Mauss y Hubert 1899/2010; Mauss, 1925/1979; Karsenti, 2008).

Pese a sus diferencias se sostiene que al arte rupestre de La Tunita 
pueden imputársele tres instancias interactivas: una primera instancia de 
hacer, que implica todos los procesos técnico-económicos de elaboración; 
una segunda instancia de representar en la cual los objetos se incluyen en 
acontecimientos específicos; y  una tercera de circulación donde el arte 
rupestre se vuelve un elemento relevante dentro del paisaje arqueológico 
(Figura 8). Estas instancias de interacción posibilitan la articulación de 
diversas dimensiones de la realidad social, al tiempo que permiten ejercer 
un control reflexivo sobre las interpretaciones elaboradas. Con el fin de 
ilustrar nuestra propuesta, retomaremos algunas de las conclusiones 
previamente expuestas.

Figura 8. Esquema interpretativo del arte rupestre como hecho social total

Fuente: elaboración propia.



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 258 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Primera instancia: Hacer

En esta primera instanciase observa que el tratamiento técnico que 
poseían las sociedades del período Medio es complejo, lo cual se advierte 
en torno a dos cometidos: primero, la obtención de las materias primas; 
segundo, la durabilidad de las pictografías a lo largo del tiempo (De La 
Fuente y Nazar, 2016).

Para eso se requirió de materiales aptos para adherirse a los 
soportes rocosos, compuestos fundamentalmente de rocas graníticas con 
una alta presencia de micas pasibles de la absorción de humedad (Nazar 
et al., 2010)

De esta manera,se identifican dos procesos técnicos diferenciados: 
el primero corresponde a la pintura propiamente dicha, presente en picto-
grafías de menor tamaño,cuya base es más acuosa; y el segundo, a la apli-
cación de agregados de pastas destinados a las pictografías más grandes, 
compuestos principalmente de yeso (Acosta et al., 2021a). No es el objetivo 
de este artículo reproducir todos los resultados, para ello remitimos al 
siguiente cuadro que da cuenta de la cadena operativa de las pictografías 
(Figura 9).No obstante, queremos recalcar que la manipulación del yeso y 
el posible agregado de cal, revelan un conocimiento de las temperaturas 
necesarias para su procesamiento y tiempos de fraguado óptimos que 
poseen estos materiales para la ejecución pictórica en el soporte rocoso, 
lo que nos habla de una gran destreza técnica de los pintores del período 
Medio (Acosta et al., 2021b).

A raíz de estos estudios, se vislumbra un grado de especialización 
importante por parte de los pintores del período Medio y pistas sobre un 
saber hacer que nos acercan a sus identidades. Lo que queda irresuelto 
son las relaciones entre lo político-religioso: si había cierto grado de 
separación y conformaban parte de un grupo específico de chamanes que 
poseían el discurso religioso que legitima al poder político, o se trataba de 
escenas violentas de una élite guerrera que detentaba el poder político y 
religioso de manera conjunta.



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 259 | 

Figura 9. Cadena operativa del proceso de elaboración y 

ejecución de las pictografías en el Alero La Sixtina

Fuente: tomado y adaptado de Acosta et al., 2021b.

Segunda instancia: Representar

En el estudio de las representaciones sociales se encuentra la 
definición clásica de Moscovici (2000) para quien son “un conjunto de 
conceptos, declaraciones y explicaciones originadas en la vida cotidiana 
que constituyen una manera particular de comprender y comunicar”(p. 33). 
En la antropología de la tecnología, se entiende por representación social 
todos aquellos aspectos que son indicadores objetivos de significados y 
que como tales pueden ser llamados símbolos. En el campo tecnológico, 
muchos de estos se encuentran presentes en las elecciones arbitrarias 
desde un punto de vista técnico en las acciones físicas y materiales de 
la elaboración de algún objeto (Jodelet, 1986; Lemonnier, 1992). Se consi-
dera que en esta segunda instancia se vuelven presentes todas aquellas 
nociones e intenciones por las cuales fueron elaboradas las pictografías 
rupestres, volviéndose acto en los ritos y ceremonias que se celebraron 
en La Tunita.



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 260 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Durante largo tiempo hubo una discusión del carácter ritual de los 
sitios con arte rupestre en Ancasti, al punto tal que el rito se convirtió en 
una caja negra para explicar todo aquello que no estuviera relacionado 
con una función de subsistencia determinada, algo que llamamosla ritua-
lización de Aguada. La iconografía de las pictografías revela temas típicos 
del período Medio, la parafernalia felínica, escenas de danzas y sacrificios. 
Sin embargo, en el sitio La Tunita y su alero más importante, La Sixtina, 
sobresalen los motivos antropomorfos y algunos de ellos con atributos 
zoomorfos, con una notable ausencia de las figuras quiméricas. Lo cual 
permite pensar un espacio donde tiene como protagonistas no seres 
sobrenaturales o divinidades, sino la relación que poseen los chamanes 
con esos seres, a su vez estos primeros se identifican con propiedades 
y capacidades de los animales representados –el felino principalmente–
(Tabla 1) (Nazar et al.,2014a).

Tabla 1. Tipos de motivos documentados en el complejo de sitios La Tunita

Tipos de Motivos del complejo de sitios 
La Tunita

Alero La Sixtina Cueva El Hornero

Antropomorfos 21 3

Antropozoomorfos 1 -

Felinos 3 4

Camélidos 4 -

Ornitomorfos - 3

Reptiles y serpentiformes 2 2

Zoomorfos indeterminados 2 -

Geométricos 8 4

Armas u otros objetos 1 -

Indeterminados 2 3

Fuente: elaboración propia.

De acuerdo con los estudios de De La Fuente (1990), el sitio La 
Tunita presenta características típicas de lugares rituales, ya que se 
trata de un lugar separado de espacios domésticos, con una disposi-
ción particular donde las pictografías rupestres pueden ser observadas 
solamente desde adentro, conformando espacios pequeños y limitados. 
Estas condiciones de accesibilidad permiten pensar en un espacio donde 



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 261 | 

tienen lugar actividades para un número limitado de personas, donde 
las pinturas rupestres jugaban un papel importante; esto lo testimonian 
los continuos repintados identificados por los estudios arqueométricos 
(Acosta et al., 2021b). A su vez se encuentra enclavado en un bosque de 
cebil (Anadenanthera colubrina) cuyas semillas eran utilizadas para la 
producción de sustancias psicotrópicas (Nazar et al., 2014a).

El uso de máscaras felínicas como en la pictografía del danzarín 
(Figura 4) revela la convergencia de diversos elementos que tenía la cultura 
Aguada en Ancasti, al conjugar rasgos andinos y de los grupos amazónicos 
de las llanuras (Ramos Valenzuela, 2010). De acuerdo con estudios previos, 
el uso del tembetá, tocados cefálicos y mascarillas son rastreables en 
diversas tradiciones culturales del NOA, lo cual complejiza la identidad 
cultural de Aguada y su arte rupestre al salirse de lo estrictamente andi-
no(González, 1979, 1998).

En la obra De la naturaleza y de la función del sacrificio,Hubert y 
Mauss (1899/2010) explican la relación entre el sacrificador y el sacrifi-
cado como una interacción simbólica que transforma tanto a la víctima 
como al sujeto que realiza el sacrificio. Esta transformación se da en el 
marco de un sistema ritual altamente estructurado, donde el sacrificador 
(individual o colectivo) no es simplemente un oferente pasivo, sino que 
participa activamente en la acción sacrificial que modifica su propio 
estado espiritual o moral. El sacrificador se convierte en un actor religioso 
que, mediante el acto sacrificial, se purifica, se consagra o busca restaurar 
una relación con lo sagrado que ha sido alterada. La víctima, por su parte, 
es consagrada —es decir, retirada del mundo profano— y, al ser destruida 
o transformada ritualmente, se convierte en el medio a través del cual se 
realiza esta operación de regeneración o expiación.

Asimismo, Hubert y Mauss (1899/2010) sostienen que la víctima no 
es simplemente un objeto pasivo del sacrificio, sino que actúa como un 
intermediario simbólico entre el sacrificador y lo sagrado. La muerte o 
transformación de la víctima tiene un efecto directo sobre el sacrificador, 
ya sea comunicándole una cualidad sagrada (como en los sacrificios comu-
nales) o eliminando una impureza (como en los sacrificios expiatorios). 
Esta relación es estructural, no casual, y se enmarca en un sistema donde 
cada elemento —la elección de la víctima, el lugar, los ritos preliminares 
y posteriores— está cuidadosamente regulado para asegurar la eficacia 
simbólica del sacrificio. En resumen, el vínculo entre sacrificador y sacri-
ficado es una mediación ritual que permite una transformación recíproca: 
el sacrificador se regenera o purifica a través de la destrucción sagrada de 
la víctima.



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 262 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Si se busca integrar las instancias del hacer con las del representar, 
nos encontramos con un proceso de gran complejidad, que requiere 
conocimientos específicos tanto de los materiales como del diseño picto-
gráfico. A esto se suman los procesos de repintado ulteriores de algunas 
representaciones rupestres, que sugieren una posible vinculación entre 
el mantenimiento de las pinturas y las actividades celebradas en el sitio. 
Esto puede interpretarse como una actualización de los saberes y códigos 
compartidos (Acosta et al., 2021b). 

Bovisio (2019) señala en otros estudios, y con otros objetos califi-
cados como ceremoniales de la arqueología del noroeste argentino, que 
esta relación entre quienes detentan el discurso ideológico-religioso y la 
producción de objetos resulta indisociable.

Como se señaló anteriormente, el carácter ritual de ciertas prác-
ticas no nos excluye de identificar en ellas otros aspectos de la vida social. 
El verdadero problema surge cuando se asumen esos ritos como un punto 
de cierre, en lugar de considerarlos una vía para profundizar en el análisis.

Tercera instancia: Circular

Una de las claves para entender al don como hecho social total 
en Mauss es la pregunta por la fuerza que tiene un objeto que se dona 
y obliga al donatario a devolverla. El objeto no es algo inerte, sino que 
ordena elementos materiales e inmateriales y enmarca las relaciones 
sociales (Mauss, 1925/1979). En igual sentido, los sitios con arte rupestre 
conforman una unidad compleja de relaciones entre el ambiente, otros 
sitios cercanos e incluso grupos humanos de regiones más lejanas (Nazar 
et al., 2014b).

Así, los enfoques teóricos condicionan en cuanto a las interpre-
taciones. Por un lado, aquellos que privilegian lo local se concentran en 
las condiciones de acceso, los recursos y las prácticas sociales dentro de 
los sitios con arte rupestre, lo que permite plantear preguntas culturales 
vinculadas a las sociedades que los generaron, a partir de inferencias 
conductuales como la corporalidad, la visibilidad o las distancias. En 
cambio, quienes enfatizan los contactos entre la sierra de Ancasti y otras 
regiones tienden a descuidar las particularidades locales, al centrarse en 
el lugar que este territorio habría ocupado dentro de la geografía cultural 
del período Medio.

Una de las preguntas que interesan en este artículo y que puede 
desprenderse para ambas posturas es, ¿las escenas sacrificiales y que 



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 263 | 

expresan violencia responden a un contexto conflictivo del período 
Medio o son parte de un discurso ideológico común que buscaba dirimir 
la conflictividad interna de las sociedades productoras de arte rupestre? 
(Solari y Gordillo, 2017).

Provisoriamente se sostiene que ambas posturas no son mutua-
mente excluyentes, ya que aquello que los autores han llamado período 
Medio, se trata de la expresión de sociedades en un amplio espacio dentro 
del noroeste argentino y norte de Chile caracterizada por una mayor 
especialización, crecimiento poblacional y por ende mayor interacción, lo 
que devino en expresiones locales de un discurso ideológico compartido 
tanto por posibles sociedades jerarquizadas o posibles sociedades cuya 
construcción de jerarquías fueran más ambiguas.

Por ello, la ausencia de escenas de la vida cotidiana en La Tunita 
y otros sitios con arte rupestrerevela una trama compleja de relaciones 
regionales que corresponden con las relaciones de las sociedades de 
Ancasti con el valle central y el este catamarqueño (Nazar et al., 2014a).

En un trabajo reciente Bovisio (2019) vincula las representaciones 
antropomorfas yzoo antropomorfas en objetos ceremoniales con las rela-
ciones de los chamanes con las wakas, mientras las imágenes quiméricas 
expresan los caracteres propios de la waka. Dentro de las particularidades 
de algunos sitios de La Tunita se identificó una preponderancia de las 
figuras antropomorfas sobre las zoomorfas, lo que pareciera indicar que 
tienen como protagonistas los mismos oficiantes ceremoniales, si a eso 
se suma la accesibilidad y visibilidad restringidas, inducen a pensar el 
carácter excluyente de las prácticas efectuadas en tales sitios.

Conclusiones 

Así pues, al recorrer La Tunita, se halla en un complejo de sitios 
inserto en un bosque serrano con importantes recursos para las ceremonias 
y ritos, donde las pictografías parecen indicar una vinculación substantiva 
de aquellos personajes que detentan el discurso ideológico-religioso y los 
personajes presentes en las escenas violentas que sugieren un contexto 
tenso para el período Medio. La destreza técnica y el conocimiento que 
conllevan la elaboración de las pictografías, las operaciones ulteriores de 
mantenimiento y el énfasis con el rojo en zonas como los ojos, las fauces 
y heridas, nos develan una práctica celebratoria yo propiciatoria de la 
fuerza de los oficiantes, la cual legitima su posición mediante prácticas 
rituales específicas y excluyentes, donde las representaciones pictóricas 
conllevan un determinado código compartido, pero restringido. De esta 



Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 264 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

manera, se puede considerar La Tunita como un elemento importante en 
la construcción de las desigualdades sociales en tanto espacio sagrado.

Desde una perspectiva metafórica, inspirada en las ideas de Hubert 
y Mauss (1899/2010), las escenas de sacrificios en el arte rupestre prehis-
pánico podrían entenderse como umbrales simbólicos pintados sobre 
la piel del mundo, donde el sacrificio no solo se representa, sino que se 
reactualiza en el acto mismo de su inscripción. La roca se convierte en 
altar, y la pintura en ofrenda: al figurar el sacrificio, se reconstituye su 
poder transformador. Así como en el ritual la víctima consagrada media 
entre el sacrificador y lo sagrado, en el arte rupestre es la imagen del 
sacrificio la que oficia como mediadora entre lo humano, lo divino y lo 
natural. El artista-sacrificador no ofrece sangre, sino signos; pero estos 
signos mantienen intacto su valor propiciatorio, comunal o expiatorio. La 
imagen es, en este sentido, una víctima simbólica fijada en el tiempo, cuya 
eficacia ritual continúa operando a través de la contemplación colectiva.

Esta lectura encuentra su correspondencia más plena en el 
concepto de hecho social total propuesto por Mauss. El arte rupestre 
sacrificial no es simplemente arte, ni solo religión, ni únicamente expre-
sión estética o histórica: es la condensación de múltiples dimensiones de 
la vida social —religiosa, jurídica, económica, estética, mítica— actuando 
simultáneamente en un solo gesto simbólico. Como hecho social total, 
estas representaciones articulan estructuras de parentesco, jerarquías de 
poder, cosmovisiones religiosas y normas éticas en una sola escena. El 
sacrificio representado no pertenece a una única esfera de la vida social, 
sino que las convoca a todas: es a la vez drama sagrado, pedagogía mítica, 
legitimación política y economía simbólica. En este sentido, las escenas de 
sacrificio en el arte rupestre no solo representan una acción pasada, sino 
que prolongan su efecto en el presente de la comunidad, manteniendo 
abierta la comunicación con lo sagrado y reforzando los lazos sociales a 
través del tiempo.

Hacer, representar y circularpermite concebir a las pictografías 
prehispánicas Aguada como un hecho social total, ya que implica asumir la 
existencia de una compleja red de relaciones regionales entre el noroeste 
argentino y norte de Chile durante el período Medio, evidenciada por 
expresiones locales de un discurso ideológico común. Así, en La Tunita 
se destaca la ausencia de escenas de la vida cotidiana, predominando 
pictografías asignables al período Medio, revelando relaciones regionales 
posibles con corredores que conectaban Ancasti con el Valle Central y el 
oeste catamarqueño. La idea de hecho social total supone una conexión 
íntima de los pintores no solo con su mundo cosmogónico, sino también 



Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 265 | 

con la forma en que este mundo se construye a través del hecho técnico 
implicado en la acción de pintar (o grabar).

Al haber abordado el arte rupestre de La Tunita, es imposible desvin-
cularlo de la propia historia del arte occidental, cuya noción más cercana 
se encuentra en el concepto techné, entendido como una categoría con 
apertura mayor que la concepción moderna del arte. Por todo lo visto, 
el arte rupestre responde a un conjunto de habilidades que se ponen en 
juego en un proceso transformativo, no solo para las materias primas sino 
también para los/las mismos/mismas artistas. En este sentido, el arte 
rupestre noobjetivó cosmovisiones distintas sino también humanidades 
distintas a lasque solo se accede a través de sus rastros y formas.

Referencias
Acosta, G.,De La Fuente, G. yNazar, D. C. (2021a). Implicancias tecnológicas del uso del yeso y 

la cal en el arte rupestre de La Tunita (departamento Ancasti, provincia de Catamarca): 

aportes a través de la experimentación con mezclas pigmentarias. Intersecciones en 

Antropología,22(1), 25-40. https://doi.org/10.37176/iea.22.1.2021.555

Acosta, G., De La Fuente, G. y Nazar, D. C. (2021b). Hacia la reconstrucción de identidades 

técnicas en la producción del arte rupestre del Período Medio en el faldeo oriental 

de la Sierra de Ancasti: el caso de la Tunita. Aportes a través de la arqueometría 

(Catamarca, Argentina). Anuario Tarea,8(8), 118-147.https://revistasacademicas.

unsam.edu.ar/index.php/tarea/article/view/1062

Acosta, G., De La Fuente, G., Nazar, D. C. y Amaya, D. (2023).Arte, grafos (γράφειν) rupestres 

y técnicas: reflexiones desde la antropología de la tecnología a partir de un estudio 

de caso en el alero La Sixtina y El Hornero (La Tunita, Ancasti, Catamarca). Anales de 

Arqueología y Etnología,78(1), 273–309. https://doi.org/10.48162/rev.46.030

Ardissone, R. (1943). Las Pircas de Ancasti. Contribución al conocimiento de los restos de 

andenes en el noroeste de la Argentina. Anales de la Sociedad Argentina de Estudios 

Geográficos,2(7), 383-416.

Barrionuevo, O. (1972). Investigaciones arqueológicas en Nana Huasi, Ancasti. Cuadernos de 

Antropología Catamarqueña, 6, 3-17.

Boas, F. (1947). Arte primitivo (A. Recinos Trad.).Fondo de Cultura Económica. (Trabajo 

publicado originalmente en 1927).

Bovisio, M. A. (2012). La metáfora como principio estético en el arte prehispánico del noroeste 

argentino. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, 7(1), 161-178.

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=394034995011

Bovisio, M. A. (2019). Tradiciones plásticas y ontologías: problemas en torno al estudio de 

la iconografía del período Medio del NO. Argentino. En V. Solanilla Demestre (Ed.), 

Actas del Congreso Internacional de iconografía precolombina 2019 (pp. 217-233). Zea 

Books.https://doi.org/10.32873/unl.dc.zea.1257

https://doi.org/10.37176/iea.22.1.2021.555
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/tarea/article/view/1062
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/tarea/article/view/1062
https://doi.org/10.48162/rev.46.030
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=394034995011
https://doi.org/10.32873/unl.dc.zea.1257


Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 266 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Calomino, E. A. (2019). Imágenes y paisajes: el arte rupestre del Noreste de Catamarca, 

Argentina. Oxford Archaeopress Publishing LTD.

Calvo Trias, M. y García Rosselló, J. (2014). Acción técnica, interacción social y práctica 

cotidiana: Propuesta interpretativa de la tecnología. Trabajos de Prehistoria, 71(1), 

7-22. https://doi.org/10.3989/tp.2014.12121

Clifford, J. (1988).The Predicament of Culture:Twentieth-Century Ethnography, Literature and 

Art. Harvard University Press.

Davies, S. (2013). Definitions of art. En B. Gaut y D. McIver Lopes (Eds.),Routledge Companion 

to Aesthetics(pp. 213-222). Routledge Press.

De la Fuente, N. (1990). Nuevas pinturas rupestres en la ladera oriental de la Sierra de Ancasti 

– Catamarca. Revista del Centro de Estudios de Regiones Secas,7, 9-15.

De la Fuente, N. (1969, 23 de noviembre). La Cultura de la Aguada: nuevos aportes para su 

estudio. La Prensa. 

De la Fuente, N., Nazar, D.C. y Pelli, E. (2005). Documentación y diagnóstico del arte rupestre 

de La Tunita”. En S. Martín y M. Gonaldi (Eds.), La Cultura de La Aguada y sus 

Expresiones Regionales (pp. 227-244).EUDELAR.

De la Fuente, G. A y Nazar, D. C. (2016). Pintores antiguos, tecnología y pigmentos: aportes 

para la reconstrucción de las cadenas operativas implicadas en la producción de las 

pinturas de La Tunita, Motegasta y La Resfalosa (Dptos. Ancasti y La Paz, Catamarca, 

Argentina). En F. Oliva, A. M. Rocchietti y F. Banfi (Eds.), Imágenes Rupestres lugares y 

regiones (pp. 181-194). Editorial de la Universidad Nacional de Rosario.

Difrieri, H. (1945). Morteros indígenas en Ancasti. GAEA Anales de la Sociedad Argentina de 

Estudios Geográficos,8(2), 383-416.

Gárate Maidagan, D. 2000. Algunas reflexiones sobre el proceso grafico en el arte paleolítico. 

Kobie (serie de paleoantropología), 26: 65-76.

Gell, A. (2016). Arte y agencia: una teoría antropológica (R. Cabrera Olivares Trad.). SB Editorial. 

(Trabajo original publicado en 1992).

Giobellina Brumana, F. (2009). Estudio preliminaraensayosobre el don. En F. Giobellina 

Brumana (Ed.), Forma y función del intercambioen las sociedades arcaicaspor Marcel 

Mauss (pp. 7-60). Katz Editores. 

González, A. R. (1961-1964). La Cultura de la Aguada del N.O Argentino. Revista  del Instituto 

de Antropología de la Universidad Nacional de Córdoba,2, 203-253.

González, A. R. (1977). Arte precolombino de la Argentina. Introducción a su historia cultural.

Filmediciones Valero.

González, A. R. (1979). El Noroeste argentino y el área andina septentrional. Boletín de la 

Academia Nacional de Ciencias, 52(3-4), 373-404.

González, A. R. (1998). Cultura La Aguada, arqueología y diseños. Filmediciones Valero.

Gordillo, I. (2009). Dominios y recursos de la imagen. Iconografía cerámica del valle de 

Ambato(Catamarca, Argentina). Estudios Atacameños,(37), 99-121. https://www.

scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-10432009000100007&script=sci_abstract

Gordillo, I. y Kusch, M. F. (1987). La Aguada. Por una aproximación iconográfica. Revista de 

antropología,2(3), 40-52.

Gordillo, I.(Comp.) (2018). Los pueblos del jaguar, vida y arte. Academia Nacional de Historia.

https://doi.org/10.3989/tp.2014.12121
https://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-10432009000100007&script=sci_abstract
https://www.scielo.cl/scielo.php?pid=S0718-10432009000100007&script=sci_abstract


Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 267 | 

Gordillo Besalú, I. 2020. De quimeras y transformaciones. Arqueología del arte y figuras 

polisémicas en los Andes del sur. En V. S. Demestre (Ed.), Actas del Congreso 

internacional sobre iconografía precolombina (pp. 204-216). Zea Books.  https://doi.

org/10.32873/unl.dc.zea.1256

Gordillo, I. y Basile, M. (2019). Los unos y los otros: contraposición y reflexiones sobre distintos 

universos expresivos del NOA prehispánico. Boletín del Museo Chileno de Arte 

Precolombino,24(1), 153-179.http://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942019000100153.

Gosselain, O. (2010). Exploring the dynamics of pottery cultures. En R.Barndon, A. Engeviky, I. 

Øye (Eds.), The Archaeology of regional Technologies. Case Studiesfrom the Paleolithic 

to the Age of the Vikings(pp. 193-224). Edwin Mellen Press.

Gramajo, A. y Martínez Moreno, H. (1978). Otros Aportes al Arte Rupestre del Este 

Catamarqueño. Antiquitas, 24, 12-17.

Haber, A. (1992). La Aguada en el Valle de Catamarca. Detección y características de sitios en 

la cuenca de Coneta-Miraflores (Huillapima, Capayan, Catamarca, Argentina). Boletín 

del Museo Regional de Atacama,4, 71-83.

Heyd, T. (2003). Estética del arte rupestre: trazo en la roca, marca del espíritu, ventana al 

paisaje. Espacio, Tiempo y Forma, (16-17), 213-230.https://dialnet.unirioja.es/servlet/

articulo?codigo=2687673

Heyd, T. (2013). Rock art in the context of contemporary art and aesthetics.Boletín del 

Museo Chileno de Arte Precolombino, 18(2), 9-17. https://dx.doi.org/10.4067/S0718-

68942013000200002

Hubert, H. y Mauss, M. (1902). Esquisse d’une théorie générale de la magie. L’Année 

sociologique, 7, 1-146.

Jodelet, D. (1986). La representación social: fenómenos, concepto y teoría. En S. Moscovici 

(Ed.), Psicología social II, Pensamiento y vida social (pp. 469- 494). Paidós.

Karsenti, B. (2008). Marcel Mauss. El hecho social como totalidad. Antropofagia.

Kriscautzky, N., y Lomaglio, D. (2000, 11-14 de octubre). ¿Aguada o Aguadas? en el valle de 

Catamarca(Trabajo presentado en la IV Mesa Redonda de la Cultura de La Aguada y su 

Dispersión, San Pedro de Atacama). https://www.geocities.ws/aguadamesaredonda/

oaguadas/oaguadas.html

Kusch, M. F.(1991). Forma, diseño, figuración en la cerámica pintada y grabada de la Aguada. 

En M. Podestá, M. Hernández Llosas y S. Renard de Coquet (Eds.), El arte rupestre en 

la arqueología contemporánea(pp.14-24).Serie Publicaciones S.A.

Laguens, A. (2006). Continuidad y ruptura en procesos de diferenciación social en 

comunidades aldeanas del Valle de Ambato, Catamarca, Argentina (S. IV-X D.C.). 

Chungara:Revista de Antropología Chilena,38(2), 211-222. http://dx.doi.org/10.4067/

S0717-73562006000200005

Lemonnier, P. (1992). Elements for anAnthropology of Technology.Museum of Anthropology, 

Michigan.

Leroi-Gourhan, A. (1971). El Gesto y la Palabra (F. Carrera Trad.).Ediciones de la Biblioteca de 

la Universidad Central de Venezuela. (Trabajo original publicado en 1965).

https://doi.org/10.32873/unl.dc.zea.1256
https://doi.org/10.32873/unl.dc.zea.1256
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942019000100153
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2687673
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2687673
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942013000200002
https://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942013000200002
https://www.geocities.ws/aguadamesaredonda/oaguadas/oaguadas.html
https://www.geocities.ws/aguadamesaredonda/oaguadas/oaguadas.html
http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562006000200005
http://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562006000200005


Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 268 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Llamazares, A. M. (2000). El arte rupestre de la cueva La Candelaria, provincia de Catamarca, 

Argentina. Publicaciones de Arqueología de la Universidad Nacional de Córdoba, 50, 

1-26.http://suquia.ffyh.unc.edu.ar/handle/suquia/16677

Llamazares, A. M. (2004). Arte chamánico: visiones del universo.En A. M. Llamazares y C. 

Martínez Sarassola (Eds.), Arte, chamanismo y cosmovisión indígena en Sudamérica 

(pp.14-24).Biblos.

Malinowski, B. (1939). The group and the individual in functional analysis. American Journal 

of Sociology,44(6), 938-964. 

Marconetto, M. (2015). El jaguar en flor. Representaciones de plantas en la iconografía Aguada 

del Noroeste Argentino. Boletín del Museo Chileno de Arte Precolombino,20(1), 29-37.

http://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942015000100003

Mauss, M. y Hubert, H. (2010). El sacrificio. Magia, Mito y Razón. (R. Abduca Trad.). Las 

Cuarenta. (Trabajo original publicado en 1899).

Mauss, M. (1979). Ensayo sobre los dones. Motivo y forma del cambio en las sociedades 

primitivas. (T. Rubio de Martín Retortillo Trad.). En F. Murillo Ferrol (Dir.), Marcel 

Mauss, Sociología y Antropología (pp. 155-258). Tecnos. (Trabajo original publicado 

en 1925).

Mauss, M. (1979). Técnicas y movimientos corporales. (T. Rubio de Martín Retortillo Trad.). En 

F. Murillo Ferrol (Dir.), Marcel Mauss, Sociología y Antropología (pp. 337-358). Tecnos. 

(Trabajo original publicado en 1925).

Mauss, M. (2002). Manual de etnografía (M. Mayer Trad.). Fondo de Cultura Económica. 

(Trabajo original publicado en 1947).

Morlans, M. C. (1995). Regiones Naturales de Catamarca. Provincias geológicas y 

fitogeográficas. Revista de Ciencia y Técnica Universidad Nacional de Catamarca, 

2(2), 1-42. https://editorial.unca.edu.ar/Publicacione%20on%20line/Ecologia/

imagenes/pdf/006-fitogeografia-catamarca.pdf

Moscovici, S. (2000). Social Representations: Explorations in Social Psychology. Cambridge: 

Polity Press.

Nazar, D. C. (2003). Relevamiento Arqueológico de la Zona Austral de la Sierra de Ancasti 

(Provincia de Catamarca). CENEDIT, Universidad Nacional de Catamarca.

Nazar, D. C., De La Fuente, G. y Vera, S. (2010). Estudios tecnológicos y de composición 

de mezclas pictóricas de La Tunita, Catamarca, Argentina. Actas del XVII Congreso 

Nacional de Arqueología,2, 913-918.  

Nazar, D. C., De La Fuente, G. A. y Gheco, L. (2014a). Entre cebiles, cuevas y pinturas. Una 

mirada a la estética antropomorfa del arte rupestre de La Tunita, Catamarca, 

Argentina. Boletín del Museo Chileno de Arte Precolombino, 19(1), 37-51. http://dx.doi.

org/10.4067/S0718-68942014000100004

Nazar, D. C., De La Fuente, G. y Doulout, L. (2014b). En búsqueda de la dimensión simbólica 

de La Tunita, Sierra de Ancasti (Catamarca, Argentina). Cuadernos de la Facultad de 

Humanidades y Ciencias Sociales,45, 69-93. http://hdl.handle.net/11336/105206

http://suquia.ffyh.unc.edu.ar/handle/suquia/16677
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942015000100003
https://editorial.unca.edu.ar/Publicacione%2520on%2520line/Ecologia/imagenes/pdf/006-fitogeografia-catamarca.pdf
https://editorial.unca.edu.ar/Publicacione%2520on%2520line/Ecologia/imagenes/pdf/006-fitogeografia-catamarca.pdf
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942014000100004
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942014000100004
http://hdl.handle.net/11336/105206


Arte y técnica: reflexiones teóricas sobre el arte rupestre como hecho social total en el mundo prehispánico...

| 269 | 

Nazar, D. C. y De la Fuente, G. (2016). Remembranzas ancestrales. Conflicto y violencia en 

las rocas de La Tunita (Sierra de Ancasti, Catamarca). En F. Oliva, A. M.Rocchietti 

y F.Banfi (Eds.),Imágenes rupestres: lugares y regiones (pp. 159-168). Editorial de la 

Universidad Nacional de Rosario.

Núñez Regueiro, V. y Tartusi, M. (1987). Aproximación al estudio del área pedemontana de 

Sudamérica. Cuadernos del Instituto Nacional de Antropología, 12, 125-160.http://

suquia.ffyh.unc.edu.ar/handle/suquia/10424

Núñez Regueiro, V. yTartusi, M. (2002). Aguada y el proceso de integración regional. 

Estudios atacameños,(24), 22-34.https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_

arttext&pid=S0718-10432002002400002

Pérez Gollán, J. (1994). El proceso de integración en el Valle de Ambato: Complejidad Social y 

Sistemas Simbólicos. Rumitacana,1, 33-44.

Pérez Gollán, J. y Heredia, O. (1987). Hacia un replanteo de la cultura de la Aguada. Cuadernos 

del Instituto Nacional de Antropología y Pensamiento Latinoamericano12(1), 161-178.

Pitt-Rivers, A. (1906 [1874]). Principles of classification. Oxford Clarendon.

Quesada, M. y Gheco, L. (2011). Modalidades espaciales y formas rituales. Los paisajes rituales 

de El Alto-Ancasti. Comechingonia, 15(1), 17-37. https://doi.org/10.37603/2250.7728.

v15.n1.17908

Raffino, R. (1988). Poblaciones Indígenas en Argentina. Urbanismo y Proceso Social 

Precolombino.Editorial TEA.   

Ramos Valenzuela, H. A. (2010). El ritual Tikuna de la pelazón en la comunidad de Arara, 

Sur del Trapecio Amazónico[Tesis de maestría, Universidad Nacional de Colombia].

https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/9389

Romero, G. (2018). Outline of a theory of scientific aesthetics. Springer; Foundations of 

Science, 23(4), 795-807.https://doi.org/10.1007/s10699-018-9551-5
Sanchidrián, J. (2001). Manual de arte prehistórico. Ariel.https://proassetspdlcom.cdnstatics2.

com/usuaris/libros_contenido/arxius/38/37837_Manual_del_arte_prehistorico.

pdf

Schangler, N. (2004).Suivre les gestes éclat par éclat: la chaine operatoire de Leroi-Gourhan.

En F.Adouze  y N. Schlangler (Eds.), L´homme: Contexte et actualité de Leroi-

Gourhan(pp. 5-25). Edition APDCA. 

Segura, A. (1988). El Arte Rupestre del Este de Catamarca. Las Pictografías de la Candelaria. 

Editorial Universitaria UNCa.

Senett, R. (2010). El Artesano.Anagrama. 

Solari, A. y I. Gordillo. (2017). ¿Práctica real o imaginaria? El sacrificio humano en las 

sociedades Aguadadel períodode Integración Regional (ca. 600 – 1200 d.C.) en el 

Noroeste Argentino. Bulletin de l´Institut français d´etudes andines, 42(2), 353-376. 

http://journals.openedition.org/bifea/8478

Stecker, R. (2003). Definition of art. En J. Levinson (Ed.), The Oxford handbook of aesthetics 

(pp. 136-154). Oxford University Press.

Tatarkiewicz, W. (2001). Historia de seis ideas. Arte, belleza, forma, creatividad, mimesis, 

experiencia, estética (Rodríguez-Martín, F. Trad.). Tecnos. (Trabajo original publicado 

en 1976).

http://suquia.ffyh.unc.edu.ar/handle/suquia/10424
http://suquia.ffyh.unc.edu.ar/handle/suquia/10424
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-10432002002400002
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-10432002002400002
https://doi.org/10.37603/2250.7728.v15.n1.17908
https://doi.org/10.37603/2250.7728.v15.n1.17908
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/9389
https://doi.org/10.1007/s10699-018-9551-5
https://proassetspdlcom.cdnstatics2.com/usuaris/libros_contenido/arxius/38/37837_Manual_del_arte_prehistorico.pdf
https://proassetspdlcom.cdnstatics2.com/usuaris/libros_contenido/arxius/38/37837_Manual_del_arte_prehistorico.pdf
https://proassetspdlcom.cdnstatics2.com/usuaris/libros_contenido/arxius/38/37837_Manual_del_arte_prehistorico.pdf
http://journals.openedition.org/bifea/8478


Gustavo Gabriel Acosta et al.

| 270 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 239-270

Troncoso, A. (2010). Articulaciones espaciales, cuerpos y rocas: explorando una estética del 

arte rupestre en el Centro Norte de Chile. Fundhamentos, 9, 667-682.

Turner, V. (1999). La Selva de Símbolos. Aspectos del Ritual Ndembu. Siglo XXI.

Vergara Murúa, F.(2013). El lado material de la estética en el arte rupestre.Boletín delMuseo 

Chileno de Arte Precolombino,18(2), 33-47.http://dx.doi.org/10.4067/S0718-

68942013000200004

http://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942013000200004
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-68942013000200004

