ARrTicuLO DE REFLEXION
Recibido: 7 de mayo de 2025. Aprobado: 27 de junio de 2025.
DOI: 10.17151 /rasv.2027.27.2.9

Phédmuri, amanecer de este dia para los dachomasd.
La vitalidad de los kotiriamasd (wanano) en el Vaupés

Phdmuiri, dawn of this day for the Dachomasd.
The vitality of the kotiriamasd (Wanano) in the
Vaupés

RESUMEN

Las autoras siguieron una pedagogia de aprendi-
zaje en el hacer que permitié recoger relatos desde
la experiencia y memoria de una joven estudiante
de antropologia acerca del devenir de su pueblo
en el Vaupés, los kotiriamasi. La inquietud inicial
por las terminologias del parentesco, el patrilinaje
y el multilingiismo redundé en algunas de las
concepciones necesarias para abrirse a la posibi-
lidad del mundo amazonico desde la propia légica
de su enunciacion. El escrito evita el divorcio entre
humano y animal, vida y muerte, salud y enfer-
medad, conocimiento y don, espiritu y cuerpo,
fiesta y duelo o lo inmaterial del suefio; en cambio,
juega con una comprension nunca dual acerca del
vinculo, la proximidad y la persistencia de la vida,
dada entre este y ese otro dia en los que transitan
quienes de ningtin modo llegan a ser nombrados
como muertos o ancestros. Asi, se abre la puerta
a cuestionar los dominios supuestamente segre-
gados de mito/rito, memoria/historia, espacio/
tiempo y sagrado/festivo, e inquiere acerca del
debatido dualismo sociedad/naturaleza, en una
aproximacién a una antropologia de la vitalidad en
y de la “muerte’”, siempre entre comillas.

Coémo citar este articulo:

YANDREY JIMENA
MosQUERA-BORGES
Antropéloga, Universidad
Externado de Colombia.
Asesora técnica, Sinergias ONG,
Alianzas Estratégicas para la

Salud y el Desarrollo Social

© ORCID: 0009-0002-4198-8759
€ Google Scholar

CLaupiA
PLATARRUEDA-VANEGAS
Antropéloga, magister en
Antropologia Social, Universidad
Nacional de Colombia.

Docente investigadora, Programa
de Antropologia, Facultad de
Ciencias Sociales y Humanas,
Universidad Externado de Colombia.
Estudiante del Doctorado en
Estudios Sociales, Facultad de
Ciencias Sociales y Humanas,

Universidad Externado de Colombia.

© ORCID: 0000-0003-0145-8526
® Google Scholar

Mosquera-Borges, Y.J., Platarrueda-Vanegas, C. (2025). Phdmdri, amanecer de este dia para los
dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd (wanano) en el Vaupés. Revista de Antropologia y Sociologia:

Virajes, 27(2), 185-214. https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.9

ISSN 0123-4471 (Impreso) ISSN 2462-9782 (En linea)

[i]
e

[185|


https://doi.org/10.17151/rasv.2023.25.2.9
https://orcid.org/0009-0002-4198-8759
https://orcid.org/0000-0001-9300-8084
https://scholar.google.com/citations?hl=es&user=MUjK-7cAAAAJ
https://orcid.org/0000-0003-0145-8526
https://orcid.org/0000-0001-9300-8084
https://scholar.google.com/citations?user=6XSTAUgAAAAJ&hl=es

Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

1186 |

Palabras clave: Amazonia, Vaupés, parentesco, multilingiiismo, Wanano
(Fuente: Tesauro de la UNESCO)

ABSTRACT

The authors followed a pedagogy of learning by doing that allowed
collecting stories from the experience and memory of a young student of
anthropology about the fate of her people in the Vaupés, the kotiriamasa.
The initial concern for the terminologies of kinship, patrilineage and multi-
lingualism resulted in some of the concepts necessary to open up to the
possibility of the Amazonian world from the very logic of its enunciation.
The writing avoids the divorce between human and animal, life and death,
health and disease, knowledge and gift, spirit and body, feast and mourning
or the immaterial of dream,; instead, it plays with a never-dual understan-
ding about the bond, proximity and persistence of life, between “this and
that other day” in which transit those who in no way come to be named
as “dead” or “ancestors” Thus, it opens the door to question the suppo-
sedly segregated domains of myth/rite, memory/history, space/time and
sacred/festive, and asks about the discussed dualism society/nature, in an
approach to an anthropology of vitality in, and of “death’”, always in quota-
tion marks.

Key words: Amazonia, Vaupés, Wanano, kinship, multilingualism
(Source: UNESCO Thesaurus)

Introduccién

ste documento es el resultado del trabajo colectivo' adelan-
tado en el Seminario de Familia y Parentesco del Programa
de Antropologia de la Universidad Externado de Colombia, a
cargo de la docente Claudia Platarrueda Vanegas, durante el transcurso

1 En el Seminario participaron los siguientes estudiantes: Juan Alvarez, Johana Buitrago, Natalia Espafiol,
Laura Castafo, Santiago Castillo, Katalina Franco, Saray Galvis, Andrés Gamba, Sofia Jiménez, Sol Mantilla,
Christian Martinez, Linda Morales, Camila Nifio, Paula Ortiz, Antonia Rueda y Gabriel Salavarrieta. El texto
fue enriquecido por los comentarios de las antropélogas Laura Beltran Solano y Ménica Cuellar Gempeller,
y los antropélogos Luis Alberto Sudrez Guava y Carlos Paramo Bonilla. Agradecemos sus aportes.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

del segundo semestre de 2020 Gracias a la generosidad y disposicién
de Yandrey Mosquera Borges, principal autora de este escrito, recogimos
relatos desde su experiencia y memoria, siendo ella una joven estudiante
de antropologia, nacida en Tayazu (una comunidad ubicada en la ribera
del rio Vaupés, en cercanias de la frontera colombo-brasilera), quien ha
indagado con sus parientes acerca del origen y el devenir de su pueblo, los
kotiriamasd.

A partir de una inquietud inicial por las terminologias del parentesco
y por el sistema patrilineal y de multilingtiismo regional que persiste entre
los distintos pueblos originarios de la Orinoquia y la Amazonia (Correa,
1996 y 1997; Ortiz, 1997; Caydn, 2004; Mahecha, 2011), la exploracién de la
clase redund6 en historias acerca de las relaciones de parentesco de la
gente wanano (los kotiriamasa), que fueron cargandose de una vitalidad
sensorial, sustanciosa y afectiva, enriquecidas por una notable destreza
narrativa de Yandrey, y por el genuino interés de sus compaferos por
escucharla. Las relaciones existentes entre las nociones que fuimos
trabajando ponen de relieve algunas de las concepciones necesarias para
abrirse a la posibilidad del mundo amazoénico desde la propia logica de su
enunciacion. Participamos, de este modo, en una conversacién que nos
llevo a aproximarnos a la historia y a las concepciones kotiriamaséd, mien-
tras colaboramos en la anotacion, transcripcion y ordenacion de termi-
nologias del parentesco y redaccion de los relatos que aqui se presentan,
recogidos inicialmente rayando el tablero del salén con un genograma vy,
luego, resguardadas tras las pantallas de los computadores, durante los
meses iniciales de cuarentena que siguieron al comienzo de la pandemia
de COVID-19, entre febrero y agosto de 2020.

Como procedimiento, elaboramos un arbol de parentesco que
precisé las terminologias, adentrandose en sus implicaciones desde la
experiencia singular de Yandrey. Poco a poco, surgieron historias que nos
llevaron desde el arbol del conocimiento (diabohseariku) hacia el recorrido
de los masd a través del rio Vaupés, en la saga originaria en que también
hizo presencia la historia de la colonizacién de los llanos y la selva amaz6-
nica en relacion con las entradas misionales y de explotacion de recursos
como el caucho o mas recientemente, la energia eléctrica.

2 Este escrito se inspiré en una pedagogia para el aprendizaje en el hacer, fundamento de la propuesta de
La AlfareriaTaller de metodologias posibles en investigacion social. Con el mismo espiritu, se ha venido
apostando por una apertura del aula de clases a la pluralidad de las voces, en un anhelo por volcar los
conocimientos y los aprendizajes entre y mas alld de las aulas y propiciar didlogos mas vitales a partir del
trabajo, la confianza, la generosidad y la responsabilidad mutuas entre los invitados a las conversaciones
que nos forman. A ese proyecto lo hemos llamado Somos AulAVierta.

1187



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

[188 |

Cada interrogante nos llevd a mantener una conversacion fluida
con los parientes en el Vaupés (especialmente con su abuelo paterno, su
padre y su abuela paterna), en sesiones telefonicas con Mity, en plena
cuarentena, de modo que Yandrey llegd a profundizar en los conceptos y
en las asociaciones posibles, en un acto de generosidad familiar que nos
permitioé volver sobre las mismas historias, afiadiendo contenidos que
ella trafa a cuento. Entre tanto, la situacion de la pandemia nos obligd a
trabajar via internet, dividiendo el trabajo en temas por grupos de interés,
asi que la version final es un repaso cuidadoso sobre lo que no habia
podido ser amarrado durante las clases, en nuevas reuniones y en horarios
extendidos de trabajo que no hacian parte de los requisitos del Seminario,
por lo que este fue un verdadero esfuerzo extra académico de algunas de
las participantes que se logrd, paraddjicamente, pese a las circunstancias
adversas del momento.

Sin el 4nimo de plantear sobre interpretaciones de los relatos,
porque aquello no constituyd nunca el objeto de nuestro ejercicio colec-
tivo, cada relacion vinculante nos llevé a devenires insospechados en las
historias sobre los kotiriamasé, mientras nos inspiraba la literatura de la
clase®. Conversamos con especial interés a partir de las nociones de karo
-a la que nos resistimos a traducir inapropiadamente como cuerpo-y de
bao, —entendida no como muerte sino como un proceso de desafectacion-,
trabajadas por Maurice Leenhardt ([1947] 1979). Tales conversaciones
fueron fértiles para aproximar la coexistencia entre las gentes de este dia
(dashomasd) y de otro dia (padashomasd) en las latitudes de la fiesta, los
bailes, el suefio y otras motivaciones vitales que se expresan de maneras
tan potentes en la relacién concomitante que vincula a la multiplicidad de
mundos que habitan los kotiriamasa.

Con la invitacion inicial a profundizar en el sentido y el contenido
de los conceptos y de las terminologias, el trabajo se resistié a apresurar
traducciones binarias simplistas, de modo que se ha dejado en suspenso
o siquiera se alude a un divorcio entre las nociones sobre lo humano y lo
animal, la vida y la muerte, la salud y la enfermedad, el conocimiento y el
don, el espiritu y el cuerpo, la fiesta y el duelo o lo material o inmaterial
del suefno. En cambio, nuestro escrito juega con la posibilidad de una

3 En particular, los trabajos sobre la relacion entre el consumo de sustancias y el proceso de ir haciéndose
personas y parientes (Carsten, 2007), las relaciones entre los ciclos agricolas y festivos con los devenires
escatoldgicos (Harris, 1983; Hugh Jones, 1981), las nociones de salud y la enfermedad wanano (Moreno,
2018), las concepciones sobre la muerte y el suicidio (Halbmayer, 2017) y los antecedentes histéricos y
etnolégicos wanano (pueblo wanano, [s. f.]; Waltz, 1997). En especial, el trabajo de Suarez-Guava (2008),
sobre riqueza y codicia colonial, y el de Bolafios (2019), sobre dones ocultos e intenciones brujeriles, fueron
inspiradores para aproximar la experiencia de los parientes de Yandrey acerca del devenir de las misiones
y sobre la violencia del caucho.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamiri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

comprension acerca del vinculo, la proximidad y la persistencia de la vida
dada entre este y ese otro dia; entre los dias en los que habitan y transitan
los dashomasd y los padashomasd, cuando estos ultimos de ningtin modo
llegan a ser nombrados, en el lenguaje kotiria, como muertos o siquiera
Como ancestros.

El procedimiento que guio el deseo de profundizar en las historias fue
encontrar los modos de nombrar cosas que no son ni cuerpo, ni muerte, ni
ancestralidad, para pensar por fuera de nuestros prejuicios ontologicos y
epistemologicos, como procedimiento pedagogico para hacer etnografia.
Asimismo, a partir de los relatos dados desde una experiencia singular, el
trabajo de la clase abrid la puerta a cuestionamientos sobre los dominios
del mito y el rito, de la memoria y la historia, del espacio y el tiempo, de lo
sagrado y lo festivo, de lo espiritual y lo natural, de la cultura y la biologia.
En sintesis, el trabajo inquirié acerca del debatido dualismo sociedad/
naturaleza en una aproximacion, desde el parentesco, a una antropologia
de la vitalidad en y de la muerte, siempre puesta entre comillas y enten-
dida desde la posibilidad de la experiencia.

Para facilitar la lectura y comprension de este texto, en la Tabla 1, se
muestran las equivalencias de los términos empleados.

Tabla 1. Glosario de terminologias del parentesco kotiria diavani*

RELACION DE PARENTESCO /

TERMINO SIGNIFICADO ABREVIATURA
Mai Papa (cuando hablo con él) Pa
Yuviku Papa (cuando hablo de él) Pa
Butkube Hermano del padre HnoPa
Miioka Hermana del padre HnaPa
Amico Hermana mayor HnaPaMy
Béo Hermana menor HnaPaMe
Ami Hermano mayor HnoPaMy
Bau Hermano menor HnoPaMe
Inocoro Abuela paterna MaPa
Noco Abuela materna MaMa
Maichiré Abuelo paterno PaPa

4 Reconocemos que existen espacios en blanco en la estructura genealdgica que pudieran ser indagados en
futuras aproximaciones.

[189 |



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

RELACION DE PARENTESCO /

TERMINO SIGNIFICADO ABREVIATURA
Maichiré Abuelo materno PaMa
Yuwdmisuma Hijo del hermano mayor del padre HjoHnoMyPa
Yuwamiosuma Hija del hermano mayor del padre HjaHnoMyPa
Yubaana Hijo del hermano menor del padre HjoHnoMePa
Yubaosuma Hija del hermano menor del padre HjaHnoMePa
Bujibs Esposo de la hermana del padre EsoHnaPa
Bujibé Esposa del hermano del padre EsaHnoPa
Ifio Mama (cuando hablo con ella) Ma

Yuviko Mama (cuando hablo de ella) Ma

Bukub# numino wamino Hermano mayor de la madre HnoMyMa
Muoka numino vamiono Hermana mayor de la madre HnaMyMa
Bukub# numino bawro Hermano menor de la madre HnoMeMa
Muoka numino booro Hermana menor de la madre HnaMeMa
Yutanu Hijo de la hermana HjoHnaMyMa
Yutano Hija de la hermana HjaHnaMyMa
Yutafiu Hijo del Hermano HjoHnaMeMa
Yutaio Hija del hermano HjaHnaMeMa
Mak Hijo (Ego) Hjo

Mako Hija (Ego) Hja

Yukoya Familia Paterna FliaPa
Numino Koya Familia Materna FliaMa
Yutafiana Primo/Prima Materno/a Hjo/HjaHnaMa
To Namono Esposa Esposa

To Man#no Esposo Esposo
Makunamé Nuera EsposaHjo

To phona Sus hijos En general
Makuno Hijo Singular
Makono Hija Singular

To numiaphona Sus hijas Plural

To muaphond Sus hijos plural

To vukusuma Los padres En general
Méasa Gente Plural
Mdsuno Persona Singular

[190 | RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamiri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

RELACION DE PARENTESCO /

TERMINO SIGNIFICADO ABREVIATURA
Numino Mujer Singular
Munia Mujeres Plural
Mzno Hombre Singular
Mud Hombres Plural
Numia Mujeres jovenes Plural
Vikunumia Mujeres mayores Plural
Namoszmia Esposas Plural
Manusuma Esposos Plural
Yukoyamasa Mi gente Singular
Sakoya Nuestra gente Plural

Fuente: elaboracion propia.

Kotiria ti du’tepure ti dujivitophano (los kotiria antes de este dia en la tierra)

En un principio, los kotiria existiamos como padachomasd (pa: otro
/ dacho: dia / masd: gente). Viviamos en diabohseariku, un enorme arbol
que tenia la capacidad de albergar a muchos. Cuentan los abuelos que,
desde su tronco hasta el infinito, tenia casas dentro de él. Este arbol no
era cualquier arbol, era un arbol alto y grande; desde su tronco hasta su
infinito poseia vida, fuerzas que permitian que nuestros abuelos pudieran
conectar con otras casas, como con Wujpows'#, la casa del trueno, con
Warews 'u, la casa del caimo; desde ese lugar, los abuelos podian comuni-
carse con otros hermanos que ya se habian establecido en la tierra.

Este arbol estaba ubicado en Waphdduri (hoy le llamamos Phatepoa
o Panoré), un raudal de origen que esta cerca de la comunidad Yavareté,
en el limite con Brasil. Cerca de ese arbol, en el cafio Querari (préoximo
a la comunidad Santa Maria), existia Buhsiokuw##, la casa del achiote,
convertida hoy dia en un cerro; alli vivia el hermano mayor, el vamissma
de los cubeo, Kuway, el primer naciente. Ese vamisu#ma de los cubeo tenia
su chagra en su tierra y con €l vivia su hija, una joven a quien pronto le
llego6 1a menstruacion. Por costumbre, Kuway construyé una casa, elaboré
kamokasaka, que es un tejido para protegerla en el periodo menstrual; la
protegia también con batsad, es decir, con tabaco, la aconsejaba sobre
lo que a la joven le esperaba en la vida adulta. Mientras la joven estaba
encerrada, Kuway decidi6 recorrer los cuatro puntos del mundo. Un dia
camindé hacia donde sale el sol, otro dia caminé hacia donde entra el sol,

[191]



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

[192 |

el tercer dia se cruzo por los lados, comprobando cuantos pueblos més
habian aparecido sobre la tierra.

Mientras pasaba ese tiempo, su hija se entretenia tejiendo teser, un
tejido hecho con la fibra de la palma de cumare, con el que ellas (numia) se
adornan los brazos y las piernas en las fiestas. En ese momento, aparecio
un abejorro, un mimasd, llamado Mikiro, que comenzo6 a molestar a la joven
con un sonido molesto, alo que ella reaccioné agresiva y le dio una palmada
hasta hacerlo caer. En ese momento, la mano de ella quedé de color rojo.
Impresionada al ver ese color rojo, le dijo al abejorro: -Si usted fuera
masu#no (de este dia), me hubiera traido mucho de este color y asi podria
decorar mi teseri-. Al escuchar eso, el abejorro salio volando. Al otro dia
regreso, ya como mas#no, todo pintado, muy guapo; al llegar, le pregunta
a ella: -;Usted qué me habia dicho el dia de ayer?- Ella respondio: -dije
que, si usted fuera masuno, me hubiera traido de ese color rojo que tiene-.
Elle dijo que en la casa de él hay mucho buhsio (achiote). Le dijo que, si ella
queria buhsto, le haria dabucury, una fiesta de ofrenda de buhsio.

Mikiro es uno de los nietos del abuelo Boaro Yairo, y de los vaxsuma
(hermanos menores) de Wiroa-Phona. Al saber la respuesta de la joven,
Mikiro le dio indicaciones a ella. El joven le dijo que el primer dia debia ir a
la chagra a sacar la yuca brava, el segundo dia debia trabajar para preparar
la chicha, el tercer dia debia preparar waa, un tinte para adornarse, y el
cuarto dia seria el dia de la fiesta del dabucury y la chicha. Llegado el dia,
la fiesta fue realizada en la maloca de Kuway. Los mimasd, los abejorros,
llegaron muy temprano a la maloca de Kuway, ahi mismo, en el cerro
Buhsiokuw#'#, por el cano Querari, en el bajo rio Vaupés. Cuando los
mimasd llegaron para la fiesta, llegaron ya en forma de dachomasd (dacho:
de este dia / masd: gente), pero solo vinieron mxa (ellos), no numia (ellas).
Cuando entraban a la maloca, poco a poco, fueron multiplicandose. Todos
los mimasd, como dachomasd, eran iguales, no se podian diferenciar; a
los de la maloca de Kuway se les hacia raro todo lo que estaba pasando
dentro de la maloca. Tomaron chicha, danzaron con las flautas (mabaco),
asimismo, haciendo entregas de buhsio a todas las jévenes de la casa de
Kuway; en la noche danzaron carrizo. Uno de los mimasd dirigia palabras
de agradecimiento, mientras se hacian las entregas de buhsio.

En una de las esquinas estaba el vaxro (hermano menor) de Kuway,
observando todo lo que estaba pasando dentro de la maloca. Los invitados
cantaban y danzaban; mientras cantaban y mencionaban una melodia
particular que se llama peruri (brillar) salia relampago. Al darse cuenta
de esto, el hermano menor presentia que algo malo iba a pasar. Fue a
advertirle a la sobrina con un pellizco, hasta hacerla llorar. Los mimasd

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

comenzaron a devorar a la hija de Kuway y tuvieron relaciones sexuales
con otras jovenes. Al darse cuenta de esto, el hermano menor decidio
contarle a Kuway, su to vamino (hermano mayor) lo sucedido. Hoy dia,
a ese hermano menor se le conoce como Sipi, un pajaro mensajero, que
también dio origen a la tristeza, a la decepcion y a la duda, porque esos
pajaros traen los mensajes y las noticias buenas o tristes a los pueblos
kotiria y a otros pueblos del Vaupés. Por este acto, los mimasd se convir-
tieron en ne'neno, en seres que lamen y desaparecen cuando obtienen lo
que quieren. Ese acto dio origen al desorden y a peleas en las tomatas de
chicha, en la maloca.

El vawro de Kuway, convertido en el pajaro Sipi, le dio la noticia
triste de lo sucedido en la casa. Enojado, Kuway decidi6 vengarse. Se unio
con un hermano cubeo que se llama Koorosi, que quiere decir media flor,
y con Phicaska Puro, el hombre cubeo duefo del fuego. Querian quemar el
enorme arbol donde vivian los mimasd con todas las otras gentes, cuando
eran todos padashomasd. Mientras ellos planeaban la venganza, Khoré,
un pajaro carpintero, se quiso unir y dijo que les ayudaria a cumplir su
venganza. Ellos confiaron en Khoré, aunque el carpintero era uno de los
que vivian dentro de este arbol grande. Como €l era el Gnico que sabia
volar, les dijo que seria €l quien cerraria las puertas de cada casa del arbol,
dejando, asimismo, lefa y turi (una madera muy buena para encender
el fuego, aun estando humeda) traidos desde el rio Isana, en Brasil. En
realidad, su plan era salvar a los mimasd, ya que €l era uno de ellos. Khoré
empezo a desalojar por cada hueco del tronco a los mimasd y a otros que
vivian en el arbol. Cuando ya todos los mimasd habian salido, €l dio la sefal
de quemarlo, pero en ese momento se dieron cuenta de que en el arbol ya
no habia nadie. Cuando salieron de ahi, los mimasd se fueron a Wujpows ',
la casa del trueno, y otros fueron a otras casas padachomasd, como a
Karews '#, la casa del caimo, a Wachopd, la casa de los loros y a Napiotaroa,
la casa de las estrellas, que son las mas luminosas de los padachomasd, los
del otro dia.

Kotiria ti dujiviriba'ro (los kotiria cuando arriban y amanecen en este dia)

Después de que el arbol fue quemado, los vamis#ma, los hermanos
mayores, empezaron a hacer los preparativos para el voreatamujataro, el
amanecer. Con cantos, equilibraron los espacios para que nosotros pudié-
ramos habitar. En este camino hacia el amanecer perdimos conocimiento,
perdimos nuestro tuothua, los dones para saber todo, lo que significaba
que ya no podiamos volver a ese tiempo, cuando viviamos en el palo del
diabohseariku y compartiamos nuestro tuothua con nuestros abuelos.

[193 |



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

[194 |

En su camino desde Dianoseaku, los mimasd llegaron a Pechowwu s y
luego bajaron a Pechdtaro, la laguna de leche, en donde tomaron la leche
como alimento de la vida; del mismo modo, se preparaban para su apari-
cién como dachomasd, durante este dia, en el amanecer de la tierra, en
Phamuri. Alli encontraron las casas sagradas de los abuelos. Llegaron a
Ba'tiw##, la casa del arbol de Yapura, y a Wamu ww's, 1a casa del arbol de
umari. En Wam# w#'# volvieron a tomar leche para fortalecerse y alli reci-
bieron el miniaphona, la fiesta de yurupari, el centro de la sabiduria, para
aprender como dachomasd. Asi, el abuelo mas sabio, el que siempre esta
presente, aunque no lo veamos, Maichiré6 Mukhutir6 Yairo, decidié hacer
visitas a las casas de otros abuelos muy sabios. Fue a Wijows'», 1a casa del
payé, que es casa de mucha sabiduria a la que pocos pueden acceder; fue
también a Kdrews'w, la casa del camino; a Wujpoww'#, la casa del trueno;
a Seww's, la casa de las uvas de dulce. Cada una de estas casas se conti-
nuan alimentando de la leche. Asi, el abuelo, Maichiré6 Mukhutiré Yairo,
también se prepar¢ y aparecié como dachomasd para dar recibimiento a
los mimasd.

Cuando ya fue el dia de aparecer en la tierra, Maichiré6 Mukhutird
Yairo apareci6 en el raudal de Wapariduri (Panure), encontrandose con
sus parientes y con otros pueblos; se encontr6é con los wahchopdmasd,
los loros, y con los napiotaroamasd, las estrellas. Alli, Maichiré6 Mukhutiro
Yairo se encontro también con otro abuelo, Kheney Diawu, el guio, la boa
mas grande que conocemos, que iba con su canoa y que ya habia apare-
cido en la tierra al momento del encuentro. Maichiré Mukhutiré Yairo no
sabia cémo llamarlo. Le dijo hermano y €l no respondié; le dijo: “Seras
yuvax, mi hermano menor”, pero tampoco acepto. Hasta que Maichiro
Mukhutiré Yairo se dirigié a Kheney como yuvami (mi hermano mayor), a
lo que él sile respondid, por lo que desde entonces Kheney es su hermano
mayor. Mientras hablaban, fue apareciendo poco a poco la canoa grande
de Kheney, phinono, en la que iban sentados todos los mimasd que habian
aparecido en la tierra y que ¢l fue recogiendo, mientras se establecian sus
lugares sagrados, wamathiro, para cada uno de ellos.

En el camino, pasaron por varios lugares; en la playa del carpintero
fumaron tabaco y llamaron a los kotiriamasa, pero ellos no habian apare-
cido del todo; intentaron y llamaron cuatro veces, pero no respondieron.
En el tercer llamado, con la fuerza del tabaco, la totuma se rompio y se
escucho una tormenta. En el sexto llamado, abrieron la totuma de la vida
y no habia nada; solo vieron una bolita de agua transparente, cristalina,
brillante, como el rocio de agua sobre una hoja. A esa bolita de agua
nosotros la llamamos kostiria; primero dijeron kostiria y luego vieron que
dentro de esa gota habia un masu#no (alguien de este dia) y entonces lo

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

llamaron kotiria (ko: agua / tiria: bola). Asi, aparecemos los kotiriamasi,
los kétiria waikhapea najory.

Es asi como surge el primer kotiria, conocido como waikhapea (el ojo
de pescado) najort (mass#no de muchas figuras). El primero de los kotiria
es el hijo de la gota de agua transparente. Después de waikhapea fajo,
siguieron saliendo muchos del lugar de Phdtepoa, un hueco donde antes
estaba el gran arbol que fue quemado, en la cachivera, en los raudales.
Antes de cerrar el hueco salié una escopeta, un objeto que ninguno de
los hermanos mayores pudo manejar; el tinico que pudo hacerlo fue un
hombre extrafio, que ahora conocemos como Narairo, que son dachomasd
muy lejanos de nosotros, los blancos. Después de ese encuentro, Maichiro
Mukhutiré Yairo cogio el baston de mando, yaichu, tomando su puesto
como vamino, el hermano mayor de los kotiria, y continu6 en la canoa
ancestral por el rio Diaphosd, que hoy llamamos el rio Vaupés. Yairo
fue con Kheney, recorriendo el rio, hasta que el ultimo decidiera donde
encontrar su lugar sagrado kamoawt'u, el lugar del yurupary a donde fue
a quedarse cada quien.

Por eso, los kotiriamasd son todos de los mismos sdkoya, nuestra
gente, desde phamurimasd, desde ese amanecer, el momento en que
los primeros kotiriamasi aparecieron en el lago de leche. El primero en
llegar fue Maichiré Mukhutiro Yairo y él aparecié a Whaikhapea Najori, su
primer mak#nomuno (hijo varén), sacandolo de esa bola cristalina que se
parece al ojo de un pez, por lo brillante. Luego, aparecié a Dianumia, un
pato de rio, su segundo mak#nomuno. Después, aparecio a Joriko Yayaro,
mdkono, su hija mayor, duefia de muchas figuras. Por ultimo, aparecié a
Diavani Dujicho, un pato de rio, que es mdkono, su hija del medio, sentada,
duena de la maloca, la mas sabia. En ese momento, cada grupo tuvo su
propio lugar de origen, en el que se conformo6 su propio lugar para la vida
de estos hermanos kotiria.

Kheney y sus hijos, tiempo de pacto, alianza y guerra

Los kotiriamasé fuimos los dltimos en arribar a la canoa de Kheney,
nuestro hermano mayor, por eso hoy somos tan pocos; como fuimos los
altimos, no teniamos espacio para estar. Los hermanos mayores eran muy
conquistadores de tierras. Lo unico que queria Kheney es que fuéramos
haciendo parientes por todo el rio Diaphosa, el rio Vaupés. El queria tener
a sus hijos repartidos en todas esas tierras. Por eso, en ese entonces se
mataban mucho, los hermanos peleaban mucho con los otros pueblos. Mis
abuelos mataban con flecha, también con pensamiento; decian: -mandé-
mosles un rayo- y mandaban un montén de aguaceros y rayos, para poder

[195 |



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

[196 |

matarlos. Los otros también les devolvian lo mismo. Ellos peleaban mucho
con los curripacos, que eran mas bravos, porque eran sabedores. A veces,
los curripacos pensaban: —esos kotiria quieren gobernar nuestras tierras
y les mandamos una culebra para que los pique o mandemos un tigre para
que se los coma-. Y, asi, ellos peleaban.

Lo tinico que queria Kheney es que eso no pasara; a él no le gusto eso,
porque ya se estaban acabando. Los hermanos ya no pensaban en criarse,
sino que pensaban solamente en andar y correr por todas esas tierras. Y lo
que Kheney queria era que pelearan y se quedaran, que hicieran sus casas
y luego fueran a otras tierras y asi. Sin embargo, eso no funcioné hasta
que ¢l llegd aqui, a Tipiaca. Fue ahi cuando pudo ubicarlos. Ellos hicieron
un pacto con los buisamasd, los cubeo; ellos nos permitieron a nosotros
quedarnos ahi, en el rio Vaupés.

Sdkoya son mis parientes, los que son muy cercanos a mi. Entre
nuestros sdkoya, los kotiria biroa eran los mas guerreros; viven en el rio
Negro, ellos son vamisuma, los hermanos mayores. Los diana phona Rotiria
nitisoria somos los del medio. Dusaina es una parte que queda; cuando
uno toma mucho, a veces le queda un poquito en el vaso; eso son ellos,
los que quedaron, ellos son los kotiria dusaina. Antes, mis ancestros no
habian peleado, pero comenzaron a pelear, porque ellos tenian que ganar
muchas tierras. Los nitisoria y los biroa querian quedarse en ese territorio
que ahora se llama Tipiaca, pero no podian, porque los dos iban peleando
y mataban a otros dachomasd y esos masd los mataban a ellos. Asi, ellos
estaban en el momento de las discusiones, a ver si ellos podian llegar a
un acuerdo, porque ya se habian matado muchisimo, no con flechas, sino
solamente con pensamiento. Por ejemplo, decian: -que le dé un ataque a
¢l-, y a €l se le paraba el corazén, o le mandaban un rayo; entre ellos se
peleaban. Kheney lo que hizo fue quitar ese poder que tenian, para que
ellos tuvieran que pelear solo con la fuerza propia de ellos.

Asi, en ese entonces, los kotiria biroa y los dhiana phona kotiria
nitisoria pelearon. Kheney dijo muy bravo: -les voy a poner un reto a
ustedes para ver quién es el que puede talar mas tierras-. El reto que
Kheney puso fue que ellos tenian que traer muchisimo alimento para
¢l. ~El que mas acumule comida es el que va a ganar. Yo les voy a dar
una estrategia para que puedan ganar a otras tribus-. Diavani es ella, es
numino. Ella es la duefia de la maloca de los kotiriamasd, la protectora de
la maloca; ella era la maloca. La tinica manera que vio Diavani fue traer
mucho almidoén, porque el almidén es lo inico que no puede faltar en la
casa. Ella lo que hizo fue decir: “nosotros tenemos que llevar almidon, pues
cosechemos muchisimas clases de yuca brava para poder sacar almidon y

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

asi podemos ganar y quedarnos en estas tierras”. La misma maloca les dio
ese mensaje a sus hijos. Entonces, comenzaron a ver muchisimo almidon
y también yuca brava y todas las clases de yuca.

Como Biroa era muy avispado, siempre que Dusaina o Diavani iban
a algan lugar, él estaba ahi. El era como un hermano mayor envidioso, que
todo lo queria para €l. Entonces, cuando €l llegd, cuando ellos pelearon con
Diavani, con esa maloca, pelearon con toda esa proteccién que los diavani
llevan. Como Biroa era también muy mafnoso, se convertia en animalito
para mirar qué hacian ellos. Miraba y sabia que ellos estaban haciendo
tal cosa y entonces ¢l hacia lo mismo. Siempre miraba lo que ellos hacian
y €l hacia, copiaba y hacia. Una vez, Diavani se dio cuenta que habia un
animalito; se fue, lo piso y le dijo: —;Usted qué hace aqui?, spor qué nos
estd vigilando?- Biroa le dijo: —es que yo solo vine a hacer un mandado-.
Y le mandaron pamachs, unas hormigas manibara, que se sacan de debajo
de la tierra. Entonces, Biroa le trajo ese envuelto de hormigas de ellos.
Cuando ¢l entrego eso, ella lo cogié; de un momento a otro, la hoja, en la
que le habian entregado el envuelto de hormigas, se solto. Ahi fue cuando
Kheney hizo crecer el rio. Esa fue la estrategia de Kheney para hacerlos
caer a todos ellos.

Cuando el rio crecio, la Unica estrategia que las diavani miraron
para poder escaparse fue pararse encima del almidén que ellas estaban
haciendo. Ahi, el cerro empez6 a crecer. Como Biroa ya habia visto lo que
ella estaba haciendo, él ya habia hecho mucho mas almidén. Cada nada,
¢l vigilaba lo que ella hacia; por eso, el cerro de Biroa crecié mas alto. En
cambio, como Diavani llevaba mas poquito almidon, aunque era mucho, el
cerro crecié menos. Y esos cerros estan ahorita asi, uno mas alto que el
otro.

Entonces, todas las diavani pudieron bajar, porque ellas estaban
en un cerro bajito. Ellas dijeron: —-no vamos a pelear aqui, nos vamos a
ir a buscar otras tierras-. En cambio, los biroa si se quedaron alld, por
lo que ellos quedaron en lo alto. Lo que Kheney dijo cuando vio eso fue:
-ustedes, como masuno, son muy envidiosos; entonces, miren a ver como
bajan-. Ahorita, todavia, eso es liso, liso, muy liso. Por eso, ellos se hicieron
pajaros, gavilanes, aves que vuelan, para poder bajar de vez en cuando.
Desde entonces, los biroa se quedaron ahi, ahora viven en los dos cerros
Tipiaca. Ellas, las diavani, si pudieron bajar. La mayor parte de los kotiria
diavani no siguieron el rio Vaupés, sino que bajaron, para poder quedarse
por el cano de Aviyd. Ahora estan en Santa Helenita, estdn en Curura
(Brasil), estan en Bocas del Chi. Los otros diavani siguieron por el rio
Vaupés y estan ahora en las comunidades de Tayazu, de Puerto Paloma,

[197 |



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

[198 |

de Santa Cruz; algunos estan en la comunidad de Timbo. Mis sdkoya viven
en Tayazu (o Yesepoa, que en lengua kotitia significa puerto del marrano).

ljitia, el mal olor y el engaiio de Chucha en la fiesta de Cahandi

Si ustedes algun dia van a Mittu pregunten por Urania y vayan allg, al
cerro de Urania, rio abajo, en el rio Diaphosa, en el Vaupés. Alla es hermoso,
hay tuneles, hay como seis puestos de las sillas de los reyes de nosotros,
no reyes sino sabios. El principal es Yairo, el sabio Cubai, el jaguar, el tigre,
el mas sabio. Esa era la casa de él, de Cubai. Urania es el terreno de esos
cubeo. En esas sillas tan bonitas esos sabios estaban reunidos. Estaba el
jefe de las aguilas; estaba también Yujka, que es el chulo que come pescado
danado y que también es un sabio. Todos esos eran unos sabios que se
ubicaron desde Urania hasta Carurt (Brasil), hasta Yavaraté.

Todos ellos querian que Cahandji hiciera una fiesta para un mayor en
Yavaraté, donde también dicen que hay un lugar muy bonito, una maloca
grande. Cahandi era un joven guapo, €l era el hijo del Pajut Cahandi; Caha,
como también le decimos, es un pajaro chiquitico, pero es un pajarito muy
hermoso del monte, que siempre canta jeru, jeru, jeru en el monte; era el
joven mas lindo de esa zona. Mi abuelito dice que €l es un jefe que hacia las
fiestas mas grandes para los otros jefes que existian y las jovenes siempre
querian estar ahi, todas querian estar con él.

En Bacarad, al otro lado del rio, también estaba Chucha. Nosotros le
decimos pakomd, alguien que es como secretario (en lengua yeral), alguien
menor que usted; nosotros también le decimos cahasero, que vay viene en
la maloca, que hace los mandados, que trae los animales del monte bravo
y pescado de los canos. De alla, de Bacar4, los sabios iban y sacaban a sus
pakomd, a los que ponian a trabajar para ellos, para que les hicieran la coca
y el mambe; también ellos debian saber de medicina, curar las heridas,
las mordidas de culebra, aunque ellos no hacian el yagé; ese lo hacian los
abuelos mayores, los sabedores, el kumtt o el yairo. La Chucha era esa
clase de masuno, aunque ¢l también era un sefior muy sabio. Sin embargo,
Chucha siempre queria ser como su rival Cahandi, ¢l queria sentarse en
las sillas de Kuway; pero los otros sefiores no querian, porque para ellos
Chucha olia mal y porque ese no era su momento.

Entonces, las dos hijas del Yairo, que eran las jévenes mds bonitas,
querian también estar en las fiestas de Cahandi, donde él siempre tocaba
yarumo, tocaba baile de danta, baile de moroco, baile del venado, y eso
se escuchaba hasta la casa de ellas. Ellas practicamente vivian solas en
la casa, no hacian nada, no salian. Dice mi abuelo que esa desesperacion

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

que a veces nos da a las jovenes de querer irnos, de conocer, nace desde
esas dos jovenes que son nuestras mayoras, asi se podria decir. Cada una
de ellas dijo: “yo quiero ir”. La hermana mayor era mas asentada, pero
su hermana menor, to vaoro, que era esa loquilla que queria hacer todo,
convencio a la mayor, to vamiono, para que fueran y decidieron escaparse.
En el camino se encontraron con €L

Entonces Cahandi invité a las dos hijas de Yairo. El les dijo que tenian
que viajar: “hay dos caminos, uno que va a ser con la cola del perezoso y
otro que va a estar parado con muchas plumas, con un plumaje grande y
brillante; ese con plumas, ese va a ser mi camino, lleva a la casa en donde
voy a hacer la danza y alld las voy a esperar”. Mientras tanto, Chucha estaba
vigilando y escuchando lo que Cahandi les decia a las dos jovenes. Escucho
eso y dijo: -ninguna de las jévenes hijas de esos sabios mayores mira a
nuestros parientes, esta es la oportunidad de que yo pueda conquistar a
las hijas del mayor mas sabio-. Asi que, el dia que ellas iban hacia la casa
de Cahandji, la Chucha cambié las dos colas. La cola de las plumas la dejo
en el camino de su casay la cola del Perezoso la dejo en el camino de Caha.

Cuando ellas se fueron caminando, recordaron las palabras de
Cahandi y dijeron: ~donde hay muchas plumas es donde tenemos que ir,
alld es donde queda la casa de €l y el otro es el camino del Perezoso-.
Entonces, ellas se metieron por el camino de la cola de plumas sin saber
que Chucha habia cambiado las direcciones. Mientras iban en el camino,
ellas miraban charcos, cosas feas y algo olia a feo, lo que les parecio6
extrano, porque todas las jovenes que habian ido a la casa de Cahandi
hablaban maravillas sobre el camino. Mi abuelito dice que la hermana
mayor, que era mas atenta, habia escuchado y estaba pensando en todos
esos detalles sobre la forma en que el camino debia tener y eso la hizo
dudar de irse por ahi, porque pensaba que se habian confundido, pero la
hermana menor, que era muy terca, convencid a su vamios#ma de que se
fueran por el camino que les cambi6 la Chucha.

Cuando llegaron al final del camino, habia una chocita y en esa choza
habia una hamaca y ahi estaba la abuela de la Chucha. Al verlas, la abuela
dijo entre los dientes: —-jmm, a dos numia conquisté mi nieto-. A ellas les
dijo: -¢Ustedes qué hacen por aqui?- Ellas le dijeron que venian a buscar
a su nieto Cahandi, a lo que ella les dijo que Cahandi no era su nieto, que
¢l vivia en otro tendido del rio. La abuela continud y les dijo: —~ustedes son
las invitadas de mi nieto, espérenlo en la hamaca de él mientras ¢l viene
de coger manibara-. La hermana mayor le dijo a va#s#ma que por culpa
de ella se habian metido en otro camino, que ellas nunca iban a llegar
alla. Ellas le tenfan mucho asco a la Chucha, porque olia muy feo, ellas no

1199 |



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

| 200 |

querian nada con él; por eso, ellas no querian acostarse en esa hamaca,
que estaba llena de moscas, como si hubiera algo podrido en ella, pero la
abuelita las obligd a acostarse ahi. Estando en esa hamaca, ese mal olor,
que es ijtia, se les penetrd a ellas y se le peg6 al cuero de ambas, que es
packs, para toda la vida; ese packsijtia, ese cuero oloroso, ese manto, lo
heredaron sus descendientes, también.

Ellas quisieron seguir parapoderllegarala casa de Cahandi. Entonces,
cogieron una canoa y se fueron rio abajo y se encontraron muchas espe-
cies de pescado que iban subiendo, pero como dachomasd. Asi que las
jovenes les preguntaron hacia donde iban y ellos respondieron que a la
fiesta de Cahandi, al dabucury, que habia comenzado en este dia. Cuando
ellas llegaron al puerto para mirar como iban a subir, fue pasando Diavani.
Ese pato de agua estaba subiendo con su gallada; todos asi pintados, con
plumas, con sus flautas, con sus ofrendas, con todo el vestuario de la fiesta,
todos muy bonitos. Ellas y ellos, m#a y numia estaban subiendo. Ellas dos
pidieron el favor de que las llevaran, porque necesitaban llegar también.
Ellos dijeron: -no, porque ustedes se dafiaron-. Ellos podian sentir su mal
olor, ijtia, y no las recogieron. Asi, pasé toda esa gallada de Diavani.

Luego, paso la gallada de Bwyairo, el pescado tigre, que es un pescado
grande, grande; su piel es muy dura y por eso no es costumbre comerlo.
El pasaba con su filo, con sus dientes brillantes, también pintados y con su
corona. Asimismo, las jovenes les pidieron el favor a ellos y ellos les dijeron
lo mismo, que no, que ellas ya se habian dafiado. Los pescados se negaron,
porque ellas ya eran parte de la Chucha y si querian ir las debia llevar la
Chucha misma y él no era bienvenido en la casa de Cahandi.

En esas, fueron pasando los diamasd, los que son del agua, unos
pescados muy transparentes, casi invisibles, que hacen enfermar a las
jovenes cuando se bafan en el rio. Esos diamasd llevaban mucho pescado
vaiphona en su canoa, que son unos peces locos, que también iban a hacer
dabucury. Y ellas les pidieron el favor. Ellos les dijeron que si, que las lleva-
rian si ellas tenian relaciones con ellos. Por querer ir all4, ellas accedieron
y todo el semen se les derramo a los pescados que ellos llevaban. Por eso,
esos pecados vaiphona hoy en dia son tan pegachentos y no se comen,;
a veces los venden y dicen que es un pescado muy rico, pero yo, por esa
historia, no los quiero comer.

La fiesta ya habia comenzado en la maloca. Todavia hoy, esas fiestas
siempre empiezan como a las dos de la mafiana. Al amanecer, Cahandi
ya estaba tomado, haciendo su danza, €l estaba saliendo para entregar
el canto de la mafana. Entonces, cantaba du ju ri ti, du ju ri ti, asi dice

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

maichird. Antes de salir, él estaba en la mitad de la maloca, con su plumaje,
con su pintura, las manos negras, todo pintado estaba é€l, bonito, porque
era muy bonito. Como mis abuelos, €l tenia aretes, que se cuelgan en las
orejas, que son como de plata, muy brillantes, que intercambiaban y traian
del Brasil. Mi abuelo tenia de esos aretes, pero los perdio. Cahandi estaba
con muchas jovenes que le habian hecho visita, aunque €l esperaba prin-
cipalmente a las dos hijas de Yairo.

Cuando ellas llegaron a la fiesta de Cahandi, todos se les quedaron
viendo y les preguntaron: “;Quiénes son ustedes? Ellas respondieron que
eran las hijas de Yairo, a lo que les preguntaron por qué olian asi, si los
musdkoya de Yairo, sus parientes, no olian feo. En esas, Cahandi sale bien
magquillado, con sus plumajes, con su corona brillante, saludando a recibir
a sus invitadas. Sin embargo, €l sinti6 el olor y no se acerc6 mas, dicién-
doles que ellas se danaron y no las dejaron entrar en la maloca. Ellas le
dijeron que se habian perdido. -Ustedes se perdieron, porque la Chucha
les hizo una trampa-, les dijo él.

Ellas quisieron abrazar a ese muchacho, mientras ¢l trataba de
apartarlas y ellas insistian. En eso, lleg6 otra vez esa Chucha, diciendo
que, si Cahandi tenia tantas numia, por qué no le daba a él por lo menos
una de ellas. Cahandi decia: —escoja las que quiera-, y le dio la posibilidad
de escoger a otras jovenes que habian llegado con otros payemasd, los
parientes de otros mayores sabios. Chucha no acepto, €l queria a una de
las dos hijas de Yairo. Y él dijo: -bueno, escoja de todas maneras, ellas ya
se dafnaron para mi-. Entonces, cuando €l dijo eso, ellas dijeron que no
querian nada con él. Asi fue el modo como ellas rechazaron a la Chucha.

Cahandi queria matar a la Chucha, para castigarlo por cambiar las
indicaciones del camino, cambiando las colas. Logré matarlo, alidndose
con los padachomasi de Wujpow #, 1a casa del trueno; ellos le mandaron
un rayo y €l muri6. Entonces, los hermanos de la Chucha comenzaron
a hacer llover muchisimo, para vengar a la Chucha, y se aliaron con los
teroairomasd, las avispas, para matar a Cahandi. En realidad, los teroairo-
masd no querian apoyar alos parientes de la Chucha, sino a los de Cahandi,
con quienes iban a salvar los huesos del pie izquierdo de Caha.

Asi, los padachomasd de Wujpows'# cazaron a Cahandi y lograron
matarlo. Cuando Cahandi estaba muerto, comenzaron a cocinarlo y
a machacarlo para poder repartirlo entre todos. La Avispa llegd en ese
momento y le dieron un plato. La Avispa comenzo a patear las dos patas
de atras buscando los huesitos de Cahandi; cuando encontré uno de los
huesitos lo pated, el huesito llegé hasta el puerto de la abuela de Cahandji,

| 201]



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

[202]

que se encontraba lavando el colador. Después de exprimirlo, el hueso le
quedo ahi. Ella ya sabia que Cahandji iba a llegar al otro dia, como padacho-
masd, eso ya habia sido pronosticado. Cogio el hueso y lo subio6 hasta su
casay lo dejo encerrado y de ese huesito de la pata izquierda nacieron dos
ninos muy traviesos, Mina y Cahandibaduro, dos nifios que quieren tener
el poder del trueno en la tierra, robando el da’siasoro, el collar de colmillos
del sabedor de Wujpows '#, de la casa del trueno. Pero esa es otra historia.
Asi, se hizo la fiesta de Cahandi. Cuando la fiesta termind, Cahandi se
marché a su casa en el otro dia. Hoy, cuando suena ese pajarito, sabemos
que €l va subiendo al otro dia como padachomasd.

Numiabukarijire (encontrar esposa). Alimentos, chicha y fiesta

Hasta la generacion de inocoro, mi abuelita paterna, fue que se
acabo eso de las guerras. Ifocoro, que es cubeo, fue arrebatada, ella nunca
quiso casarse por voluntad con mi abuelo, don Rafael; nunca habia estado
diciendo: “me voy a casar con €l”. Ella me dice que ella vivia en Santa Lucia,
donde es puro selva, selva, selva, como doce horas caminando desde la
comunidad de nosotros, en el Caio Querari, cerca de la comunidad de
Santa Lucia. Ellos vivian en una maloca y dormian en hamacas; hasta sus
catorce o quince anos, ella andaba desnuda; los papas, todos ellos eran
asi. Solo cuando llegaban los misioneros, ellos se ponian tanica y, cuando
los misioneros se iban, se la quitaban. Entonces, el hermano de ella, que
trabajaba como misionero, conocié a mi abuelito, maichiro.

Maichiré tampoco se queria casar. Mis bisabuelos, los papas de
maichiro, dijeron que habia una joven en el monte bravo. Entonces, fueron
hasta por alld en la noche, la cogieron y la trajeron hasta Tayazu, y ella se
quedo ahi. Y como en Tayaza ya andaba mucho misionero, ella comenzo
a ponerse ropa, a ponerse zapaticos; para ella, todo eso era nuevo, eso
me comentaba mi abuelita. De ahi en adelante, sus parientes ya se fueron
acabando, porque ya era la época de los misioneros, de los monfortianos,
de los jesuitas; se fueron a trabajar con los caucheros, con los misioneros,
el hermano de mi abuela fue asesinado por los caucheros en tiempos de
la caucheria. Ya muchos vivian en poblaciones mas lejanas. Por ejemplo,
Monfort fue construida por los monfortianos, es una iglesia bien grande
que queda en Yabaraté, casi en Brasil. Mi abuelita dice que todo eso se
acab¢ con un padre monfortiano muy malo, que se llamaba el padre Loza.

En esa época, mi abuelita todavia vivia en una maloca muy lejana, en
la selva. Cuando ellos llegaron alla, el padre Loza casi les quemo la maloca
a mis abuelos, les decia que ellos eran como animales, les pateaba la chicha
con las botas que ¢l tenia y cuando miraba la carne asada la quemaba en

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

el fogon, diciendo que esa era la comida del diablo. Entonces, cuando ellos
hoy ven a alguien muy malo, dicen que es el padre Loza, porque con él se
acab¢ casi todo. Mi abuelita dice que esa vida era mas bonita que la que
tenemos ahora.

Hasta la generacion de mi abuelo, maichiro, se acabé todo eso de
entregar o arrebatar a las jovenes numia por la fuerza. A ella la entregaron,
porque los papas de iflocoro querian acercarse mas a Tayazu, porque les
quedaba mas cerca de Mitu. Por eso, la historia de la Chucha es para
entender por qué hoy en dia los parientes mezquinan a las jovenes. Por
ejemplo, ese Yairo no queria que nadie se acercara a sus hijas. Sino que,
por orden de ¢l, las hijas se debian casar con quien €l quisiera.

Antiguamente, en mi pueblo era asi, pero ahorita ya es muy normal
que uno se case con el que uno se quiera casar y con el que uno quiera
hacerse pariente. Antiguamente, el que entendia del matrimonio de uno
era el papa. Entonces, Yairo era asi, él estaba diciendo que la ley tenia que
ser asi, que en el matrimonio tenia que mandar el papa. En los tiempos
de ahora, los kotiriamaséd pueden escoger con quién emparentarse, que
la pareja sea tukano, cubeo, desano, siriano, yuruti o de otro pueblo; hoy
también se permite que los kotiriamasa puedan casarse con fiarana, es
decir, con los blancos; niarana es como decir muy lejano a lo que uno es.

Mi abuelo me dice que todos los kotiriamasd somos de la misma
sangre, solo que con la evangelizacion nos dividieron y dijeron que noso-
tros teniamos otra sangre, otro apellido, otras caracteristicas, cuando en
realidad nosotros los kotiria somos de una misma sangre, al igual que los
cubeo entre ellos. Y el principal matrimonio que tenia que darse desde el
principio era con los cubeo. Digamos, las hijas de los cubeo se casaban con
los kotiria y las hijas de los kotiria se casaban con los cubeo. Ya después
se cambi6. Creo que esos cambios, de casas unifamiliares, de dividirse las
casas, de no vivir en una misma maloca, empezaron a verse al principio del
siglo XX, cuando llegaron los monfortianos; esas nociones de una familia
nuclear tienen que ver con la evangelizacion.

Por eso, los kotiriamasa nunca se casan con otros kotiria; los mua
van encontrando namosumia (esposas) y las numia van encontrando
manxsuma (esposos) entre otros dachomasd. Hacer estas alianzas con
otros pueblos fue una forma de poder estar en las tierras de otros. Por
ejemplo, si yo me casaba con alguien tukanomasé, mis parientes tenian
la oportunidad de ir a mirar el terreno tukano, ir a consumir con ellos
chicha, ir a compartir saberes, hacer fiesta.

[203]



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

[204 |

Por ejemplo, mi padre (mai), que es vamiss#ma (hermano mayor),
tiene tres hermanos menores (vaxs#ma) que encontraron y trajeron a vivir
a Tayazu a cada una de sus esposas que son makumasa, tukanomasd y
barasanamasid. Mai también tiene una hermana mayor (vamiono) que se
casé con alguien desanomasi; ademas, tiene cuatro hermanas menores
(vaosuma), que se casaron con sus respectivas parejas cubeomasa, tuka-
nomasa, narana (blanco) y komasa (mestizo, es decir, un hijo de una madre
yuriti con un fiarana, porque un hijo no es mestizo cuando el papa es
kotiriamasd, asi sea hijo de una madre narana).

Por eso, en Tayazu, entre mis parientes, han vivido masdno (de este
dia) que vienen de otros pueblos y que hablan cuatro idiomas distintos:
cubeo (por mi abuela), yuruti (por mi madre), maku, tukano y barasana
(por las esposas de mis tios); por eso, en Tayazu, todos nosotros sabemos
varios idiomas. Yo, por ejemplo, recibi el idioma kotiria (de mis parientes
paternos, yukukoya); hablo también cubeo, porque lo aprendi de mi abuela;
sin embargo, no domino el yuruti, porque mi madre casi no vivié conmigo;
hablo también tukano, ademas de barasana (que es casi igual que el kotiria,
porque son idiomas cercanos); entiendo un poco de makuna (especial-
mente, cuando la esposa de uno de mis tios regana a sus hijos); también
domino el espanol, porque lo aprendi en la escuela, y entiendo y hablo
un poco el portugués, porque Tayazu queda muy cerca de la frontera
brasilera.

Cada koritiamasa se reconoce como parte de los parientes de su
padre, ellos son ywkekoya: todas las numiapona (hijas) y los muapona
(hijos) de los vamis#ma (hermanos mayores), de los va#s#ma (hermanos
menores), de las vamiossma (hermanas mayores) y de las vaossma
(hermanas menores) de mai (el padre). Entre nosotros, siempre distin-
guimos entre nuestros hermanos y hermanas mayores y menores y eso
se refleja también en el trato que tenemos con cada uno de ellos. Asi fue
cuando Kheney se encontr6 por primera vez en la tierra con Maichiro
Mukhutir6 Yairo, €l aceptd que Maichiré le dijera yuvami, ya que él estaba
con su canoa, antes que los mimasd aparecieran.

Es por eso por lo que yo me hago vamios#ma (hermana mayor) de
los hijos de los va#s#ma (hermanos menores) de mai, asi yo haya nacido
después de ellos, porque mi mai es vamis#ma (hermano mayor) del
papa de ellos. Siempre somos mayores los hijos e hijas del hermano o la
hermana de la generacién de nuestros padres. Como yo soy una hermana
de la mitad, mis hijos siempre van a ser hermanos menores de los hijos de
mi hermano mayor o de mi hermana mayor y, al mismo tiempo, van a ser

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

los hermanos mayores de los hijos de mi hermano menor o de mi hermana
menor.

Para mi, mis bukubu (hermanos de mi padre) también son mis padres
y mis m#oka (hermanas de mi padre) también son mis madres; a todos
ellos los trato como a mi padre o a mi madre. Entonces, mis tios y mis tias
paternos me consideran a mi mako (hija) y a mi hermano maks (hijo). Eso
hace que yo sea también hermana de sus hijos; yo le digo yuvamio a la hija
de la hermana o del hermano mayor de mi padre y le digo yuvao a la hija
de la hermana o del hermano menor de mi padre; mi hermano también es
hermano de ellos, él le dice tivamino al hijo del hermano o de la hermana
mayor de mi padre, y le dice tivaxro al hijo del hermano o de la hermana
menor de mi padre.

Por eso, todos los hijos e hijas de las tias y los tios paternos nunca
nos casamos entre nosotros. Tampoco podemos casarnos entre los hijos
e hijas de numinokoya, nuestros parientes maternos. Por ejemplo, ni mis
hermanas ni yo podemos casarnos con los hijos de los hermanos de mi
madre (bukub# numino mak#no); tampoco mis hermanos pueden casarse
con las hijas de las hermanas de mi madre (m#oka numino makono). La
Unica posibilidad que existe es que mis hermanas y yo queramos casarnos
con los hijos de las hermanas de mi madre (yxtaniana numino pona, no
diferencio entre hermano/a mayor o menor), excepto cuando su padre o
su esposo son kotiriamasa.

Cuando los kotiriamasi se casan, el esposo (to namuno) debe tener
algo que ofrecerle a la esposa (to namono), tener su casa, tener sus tierras
ya organizadas. Por eso, se busca a una masdno (persona de este dia),
para que ella cultive, para que ella les dé vida a esas tierras que los papés
les dieron a sus hijos varones (muno). Antes, los jovenes se casaban a los
quince o dieciséis afios, pero ya no. Si un hombre quiere casarse, el padre
tiene que dar unos terrenos para que ¢l pueda trabajar junto a su esposa,
el padre debe tener tierras para todos sus hijos varones. Muchas veces,
esas tierras se encuentran en lo profundo del monte bravo, pero ellos
saben dénde quedan sus territorios. Entonces, el padre decide en qué sitio
dejar a cada uno de sus hijos.

Como masdno viene de afuera, cuando las parejas deciden irse a
vivir, a la joven le dan como seis meses para que coma los alimentos que
tiene yumarecho (la madre de su esposo), mientras crecen los alimentos
sembrados por ella. En esos seis meses, también se construye la casa, y
cuando ya tienen su cosecha, se pasan a vivir a la casa nueva de ella y ahi
se hace una numiabw#karijire (numia: masdno / bukari: encontrar / jire:

[205]



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

| 206 |

estar, vivir acd). Hacen fiesta y hacen danza y la joven, la nueva pareja,
tiene que hacer muchisima chicha para ofrecerles a todos. Eso significa
que to namono es trabajadora, que es gentil, que no le va a faltar comida
para poder compartir con todos, con yumarechi (el papa de su esposo), con
yumarecho (la mama de su esposo), con b#jib# (el hermano de su esposo)
y con teb# (la esposa del hermano de su esposo); especialmente, con ella,
porque, entre las esposas de los hermanos, comparten muchisimas cosas,
ellas se ensenan el modo de trabajar, entre ellas se van ensefando.

Nosotros le decimos ifiokoro a mi abuelita, pero eso también es
como decir mama, que se dice iflo, mientras que coro significa vieja, sabia
y consejera. Como mi mama vino de lejos, de las tierras de ella, a vivir en
las tierras de mai (mi padre), iftocoro pasa a ser la mama de ino (mi mama)
y también pasa a ser la mama de sus nietos, porque ella va a cumplir ese
proceso de ensenarle los cuidados a ino y a los hijos de ifo, sobre los
cultivos y todo lo demas. Por eso le ponen ese nombre, esa cercania a la
abuela paterna, inokoro. Porque la abuela ya aprendio de la tierra kotiria y
ahora, como yumarecho, le ensefna a mak# namono (la esposa de su hijo).

Siyome caso con un hombre de afueray me voy a vivir alla, mi suegra
seria también yumarecho y ella me tendria que ensefar a mi. Yumarecho
da el consejo, las ensenanzas de vivir, que son los cuidados que debo tener
dentro de la casa y fuera de ella; también, acerca de qué es lo que puedo
cultivar y de como se cuidan esos cultivos, acerca de cémo se trabaja en
la chagra. Yumarecho significa que yo, mak# namono, tengo mucho de ella
adentro, tengo lo que me ensefa, tengo a su hijo (makti) o a su hija (mako)
y tengo a su nieta (panamano) y a su nieto (panami).

La relacion que tengo con yumarechi (mi suegro) también es muy
importante, esa relacion va en un sentido de proteccién. Yu significa mio,
que yo tengo mucho de €l y que tengo a su hijo y a sus nietos; también
tengo su proteccion, porque la vida de ¢l ya esta dentro de mi por medio
del baatsd, en el momento del parto, en las dietas, frente a los otros seres,
en los rezos que él me da, pero nosotros no les decimos rezos sino baatsd.
Entonces, la joven tiene esa proteccion de su suegro, cuando ella recién
llega.

Si yo me casara con otro pueblo, yumarechi me daria la protec-
cion, de acuerdo con las tierras a las que yo vengo, porque yo vengo de
otro lugar. Por eso, siempre voy a tener su proteccion. Hay una relacion
cercana, porque cuando yo llego a ese lugar, por medio de ese baatsd, él
me va a guiar el camino de la chagra, el camino de la fruta silvestre, el
camino de ir a baiarme y relacionarme con el agua, con las playas que

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

existen, con las piedras, la relacion que voy a tener con los parientes de
€l, también.

Yumarechi diria: -no puedes baiiarte a las seis de la mafiana, porque
el camaron te pica en los senos y los va bajando por todo el rio, si hay
incumplimiento-. Entonces, a uno se le crecen los senos o, a veces, a
la hora del parto, ni leche tiene uno, porque a uno se lo chupé todo. En
el rezo, yumarechi le dice: “tiene que banar antes que los hombres se
bafien”; también le dice: “uno no puede preparar la comida sin bafiar, uno
tiene que bafarse antes de cocinar vy, si esta en periodo, tampoco puede
cocinar”. Y si uno hace todo lo contrario, pues uno no esta ayudando con
la proteccion que estd guiando y uno se enferma; a veces, uno no puede
tener bebés, el bebé se le muere en el estdbmago, uno se vuelve flaco, se
engorda, se muere, porque esos son incumplimientos que se hacen ver.

Yumarechi también protege a sus nueras en los encuentros que
pueden tener con los pitibojka, que hacen dafio en el monte bravo.
Cuando las jovenes que llegan de afuera van a las tierras del esposo, ellas
son muy vulnerables frente a eso. Esa proteccion que hace el yumarechi
y los abuelos se da con baatsd, con palabras para proteger, que estan con
los mismos animales; por ejemplo, para protegerse de una culebra, los
abuelos comienzan a hacer todos esos cantos de pajaros, comienzan a
nombrar esos pajaros, para que cuando la culebra nos vea, con esos cantos
de los pajaros, se deslumbren; si uno no tiene esa proteccion, la culebra
nos deslumbra a nosotros y uno se vuelve débil; por eso, nos pica. Eso es
lo que estamos aprendiendo con los mayores.

Wamathiromasd, encuentro, suefio y pensamiento

Cuando los kotiriamasi nos preparamos para ir a los sitios sagrados,
wamathiro, nosotros decimos wamathijina wajina, nos arreglamos paraira
una fiesta. Antes de eso, los abuelos, por medio del pensamiento, tuothura,
saben mirar en esos sitios y sienten, tienen los dones que les sirven para
conocer, a veces lo suefian. Si en el sueno el abuelo miré muchas culebras,
¢l dice: “no nos quiere aceptar a nosotros, no hay que ir”. Pero silos abuelos
suenan con una chagra llena de muchas frutas, es porque va a haber abun-
dancia y porque nos van a recibir bien. Nosotros decimos bahajina, que
iremos con mucha felicidad, iremos con buen ambiente, con fuerza. Ellos
conocen y sueflan antes y al otro dia comienzan a hablar sobre aquellas
cosas con las que soflaron: ~yo me sofi¢ una humino tan bonita, tenia el
pelo largo. Toca irnos bien arreglados, porque no podemos irnos asi para
alla-. Ellos van hablando solo lo bueno, para que nos alimentemos de eso;
si uno va pensando cosas malas, asi mismo va a pasar.

| 207 |



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

[ 208

Ellos nos dicen como vamos a vestirnos. Entonces, comenzamos a
pintarnos. Los duefios de ese lugar les piden en el suefio a los abuelos que
todas nosotras vayamos en carayuru, que se pinten la cara de rojo; cuando
nos pintamos la cara de rojo es porque vamos a encontrarnos a ese duefio
de esas tierras. Entonces, nosotras nos pintamos de rojo y ellos se pintan
de negro. A veces, los abuelos dicen que ellos pidieron chicha fuerte, de
cana; entonces, llevan el jugo de cana. Cuando llegamos al lugar, comen-
zamos a decir: “le trajimos canasto, le trajimos casabe”, lo que tenemos
aqui en vida lo llevamos y lo dejamos ahi en el pozo, lo entregamos a ellos,
a los wamathiromasd.

Llega primero el kumi, el sabedor, y él reza. Luego, los abuelos echan
carand, que es un fruto de un arbol; ese fruto es algo pegachento y cuando
uno lo quema tiene un olor muy rico; entonces, lo quemamos, si ese es
el olor que a los pitibojka les gusta. La chicha que llevamos no es mucha,
todos los parientes llevan y nosotras la regamos alrededor. Las abuelas
cantan y todas nosotras comenzamos a bailar, a anunciar la llegada de
nosotros; lo que hacemos es llevar la caraha y ambientar; quemamos la
carafa y bailamos, mientras los abuelos estan en el centro.

Comienzan los abuelos a cantar y no se les entiende casi nada,
porque ellos lo cantan desde la garganta, porque es el idioma de ellos, como
asi ellos se entienden con los wamathiromasd. Cuando ellos aceptan, los
abuelos comienzan a golpear las piedras y dicen: bijamusayoka, “entren,
entren, mis hijos”. Ahi, nosotros terminamos y podemos empezar a hacer
lo que fuimos a hacer, podemos barbasquear o recoger fruta, si fuimos
solamente a eso. Después de eso, si podemos recoger o pescar. En cambio,
si uno no hace nada, entonces los wamathiromasd cobran, por medio de
los pitibojka; ellos cobran a veces con una mordida de una culebra o a
veces con una enfermedad hecha de por vida: a alguno de los parientes le
quitan la vista o alguno queda mudo. Eso es por incumplimiento: “sabian,
porque se les dijo, pero no se lo dijeron a los otros, no lo hicieron”

Dachomasd y padachomaséi, entre este y el otro dia

¢Quiénes son los wamathiromasd? Mi abuelo dice que todos ellos
estdn con nosotros mismos. “Lo que pasa es que los kotiriamasi somos
dachomasd (de este dia) o padachomasd (de otro dia)’, asi dice maichiro.
Los wamathiromasd son padachomasd, ellos son de un dia distinto. Cuando
yo le dije: -;Entonces, los de este dia somos gente terrenal?- El me dijo:
-no, lo que pasa es que estas tierras también las compartimos con ellos,
en todos los espacios-. Por ejemplo, cuando nosotros trabajamos de dia

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

ellos nos miran. En los suefos, nosotros podemos mirar que ellos trabajan
también, que comen, hablan con nosotros, de noche. Pero eso no significa
que ellos sean de noche, sino que ellos son de otro dia, padachomajcaina,
dice él.

Maichiré dice que, aunque yo no los vea, mis parientes padacho-
masd siempre estan conmigo. Yo no los puedo ver con este cuero oloroso,
packsijtia; sin embargo, al momento en que suefo con ellos este pack#ijtia
esta aqui, pero mi phona, mi esencia, esta con ellos, en ese suefo. No sé si
alguna vez ustedes han soflado con un pariente muerto, ahi es que ustedes
estan cerca de ellos; asi es, como indicando que ellos siempre estan con
ustedes, que ustedes nunca estan solos. Mi abuelo dice masdyajiriphona-
jiri (masd: gente / yajiri: respiro / phona: esencia / jiri: estan). Yajirisdja
es cuando estoy respirando. Pero masdyajiriphonakiri es cuando ya no
estoy (kiri: fue), ya no soy packwijtia sino que me quito este cuero oloroso,
este manto y queda solo la esencia (phona), el aliento (yajiri) de lo que soy.

No sé como decirlo: cuando nosotros nos quitamos de este espacio
es que podemos estar con nuestros parientes, solo cuando nos quitamos
este “cuerpo’, que no es cuerpo sino packwijtia, este cuero oloroso con
el que somos dachomasd. Ahi, empezamos a ser masdyajiriphonakiri. El
packsijtia es el que nos permite estar aqui, de manera constante; nos hace
visibles acd, para poder trabajar la chagra, para poder estar en contacto
con los dachomasd, que estan aqui, en este dia. Cuando estamos en pada-
chomajcaina, en otro dia, este pack#ijtia se queda aqui y eso nos permite
estar en ese otro dia.

Como decia mi abuelo: -a usted, en este momento, que vive en
Bogot4, los abuelos estan constantemente protegiéndola, porque usted
esta en las montafas y usted no es de las montanas, usted es alguien de
aqui, del monte bravo-. Entonces, estar en las montafias me pone mas en
riesgo, porque mi ombligo esta en el monte bravo y desprenderme de mi
ombligo significa de pronto enfermarme, muchas cosas que me pueden
pasar. Sin embargo, el batsad de mi abuelo permite que yo esté aqui, en
medio de las montanas, que dice mi abuelo que son montanas de tierra.

Todo lo que nosotros somos, nosotros olemos; cada uno de noso-
tros tiene su olor, pero no es solo que yo huela a feo, aunque en parte si;
ese olor que todos tenemos nos permite entrar en otros. Mi olor no es
igual al tuyo; por ejemplo, puede ser que yo sea buena tejedora, buena
madre, el olor es lo que a mi me permite ser lo que yo soy. Puede ser que
no te vaya bien en batsad o puede ser que el olor no te deje hablar con

| 209 |



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

|210]

mucha gente; te vuelves nervioso, porque el olor te desanima, hace que
no puedas pensar. Nosotros siempre decimos que la sabiduria viene desde
el ombligo hasta el habla de nosotros, digamos que esa es la conexion que
hay entre el ombligo y la maloca; el ombligo siempre esta conectado con
la maloca, con el sitio donde el sabedor mambea. Mi abuelo dice que el
ombligo mio estd en la cocina de mis abuelos, porque ahi fue donde yo
naci y en donde mi abuelo hizo batsad cuando derramo mi sangre, ahi es
donde estd mi phona (mi esencia).

Antes del siglo XX, mis parientes, mis y#koyamasd, todavia vivian en
una maloca grande, los hijos traian a sus esposas y vivian ahi. Después de
la reubicacién, comenzaron a vivir separados en familias, con ese proceso
de evangelizacién. En las comunidades, uno puede mirar esta familia o la
familia de alla, pero eso no era asi, eso ya fue construido por los evange-
lizadores. Cuando viviamos en diabohseariku, el arbol del conocimiento,
viviamos con distintos mantos de animales; hoy, cuando sofiamos o
cuando abandonamos este dia, podemos tener esa habilidad para poder
encontrarnos con los padachomasd, con mantos de distintas figuras.
Cuando nosotros nos hacemos padachomasd volvemos a una sola maloca.
Alld nos encontramos con los padachomasd, todos nuestros parientes, en
una maloca grande y alla cabemos todos. Eso es lo que saben los abuelos
con el tuothua, ese don que les permite distinguir y limitar la presencia de
los padachomasa.

Los padachomasd no se muestran como si yo mirara un fantasma,
sino que aparecen con distintas figuras, con distintos mantos, con
distintos packe#: los pajaros de monte bravo, cuando aparecen en la casa,
anuncian una presencia que llega desde ese otro dia; cuando se muestra
el paujil, el tintin, la lapa, la guacamaya, cuando llegan cerca a la casa, son
esas presencias de nuestros abuelos, ahi cerca, visitdindonos. Por ejemplo,
cuando alguien se va sin que el abuelo y los parientes lo hayan cuidado,
arriba de la tumba aparece un pajaro. A mi abuelita no le hicieron batsad y
al otro dia del entierro aparecié una gallineta. ;Y a la comunidad como va a
llegar una gallineta? Entonces, se supo que ella no pudo llegar a la maloca,
porque seguramente en el camino esa gallineta se apoderd de su phona,
su esencia, y por eso ella se devolvid; eso indica que a ella le tienen que
ayudar para poder llegar a la maloca de los padachomas.

Asi, cuando me hago masdyajiriphonakiri, abandono mi cuero
oloroso. Lo que hace el mal olor (ijtia) es que busca atrapar a otro packs,
para hacerse parecer a él mismo, como dachomasd, de nuevo. Por eso, al
pack# de los que abandonan este dia lo enterramos prontamente, para que
su mal olor no se apodere de otro pack#. Por eso, los que deben y pueden
estar cuidando ese pack# cuando se entierra son los mayores; un nino no

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

puede estar ahi cuando se le esta enterrando, porque ese niflo es un packs
muy facil de atrapar; tampoco deben estar cerca las masdno que estan
embarazadas. Ese ijtia pudo haber sido bueno o podria tener una malicia;
entonces, lo que hace el masdyajiriphonakiri es que domina, a veces hace
a la persona enfermiza, mala, rabiosa, malgeniada o puede aumentar su
olor hasta hacerse mas fuerte, porque su cuero oloroso no tiene la misma
fuerza del olor que lo atrapo.

Entonces, yo puedo decir que yo me siento muy bien, me levanté
bien, puedo hacer mis cosas, pero, para el yairo, yo estoy ya ida; es decir,
mi esencia como Yandrey no estd o estd dominada por el otro olor. El
comienza a mirar esos cambios tan estrictos que se dan en las personas
cuando ese olor las domina, cambian su forma de hablar, de hacer las
cosas, se vuelven perezosas o mas habiles, porque también puede ser algo
positivo. En algunos casos, la persona se vuelve agresiva, porque el dueno
anterior de ese olor, aunque se mostré como una buena persona, en el
fondo, en su corazon, en su esencia, tuvo esa malicia, que comienza a fluir
cuando el otro la atrapa.

El pack#ijtia se entierra y queda debajo de la tierra, en la misma
casa donde la persona estuvo, ahi queda esa presencia. También en los
suenos los masdyajiriphonakiri se muestran y terminan por enfermar al
que esta en este dia. Antes, los abuelos enterraban en la misma casa y no
pasaba nada, ellos podian convivir, porque habia una relaciéon permanente
con el yairo; entonces no habia tantas enfermedades. Maichird siempre
relaciona que eso es lo que hace que la gente se desvie y entonces ¢l dice
que esos pack# ahora deben ser enterrados en otro lugar, donde no estén
los dachomasd. Antes no nos enfermabamos tanto porque el yairo y el
kumu eran muy fuertes y porque ellos eran muchos. Hoy siguen siendo
fuertes, pero como son muy pocos, entonces ya los masdyajiriphonakiri
los quieren dominar. No sé cémo decirlo: esa presencia se vuelve mas
fuerte, porque no hay esa comunicacion con el yairo, que dice: “yo te doy
esto y también permitame vivir bien, no me des enfermedades”.

Hay ciertas restricciones a la hora de un entierro. Si a esa persona la
dejaron, la tenemos ahi al lado del fogon y al dia siguiente ya entierran; se
espera dos o tres dias, solo si alguno de los parientes no esta cerca, pero
después de esos dias ya no esperan mas. Entonces, en medio del batsad,
se le pide a los masdyajiriphonakiri que no hagan dano a los parientes que
no alcanzaron a llegar. Lo otro es que, cuando entierran en una maloca o
en una casa que tenga puerta, no se deja a nadie que esté solo y que mire
a la puerta. Si uno mira la puerta y la persona se le aparece es porque
uno tiene los dias contados para enfermarse y empezar a irse. Para evitar

| 211]



Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

[212]

eso, uno no debe andar solo, ni rodear por la casa donde tuvieron a esa
persona, hasta que le hagan una proteccion a ese lugar. Si el abuelo no
hizo bien batsad para guiar, esa esencia puede pegarse a los animales o las
personas. Para que eso no pase, el abuelo lo que hace es curary enviar otra
vez para la maloca a los masdyajiriphonakiri; ahi es donde ya desaparece,
esa esencia se sale del animal y ya puede ir a la maloca. La persona que
ha enfermado vuelve a nacer, ya comienza a alimentarse como un nifio
nuevamente y luego de meses vuelve a renacer.

A través del batsad siempre estamos en esa proteccion; entonces,
si una persona queda con esa tristeza, porque alguien ya no esta, esa
persona se vuelve débil. A veces, los padachomasd ven a la persona tan
triste que ya dicen: “a ese, entonces, lo traemos para aca”. A la persona
se le puede aparecer una culebra y lo puede morder y se lo llevan. Como
nosotros estamos constantemente con ellos, mi abuelo dice que, si uno
se aferra y esta pensando todo el dia en la persona que se fue, eso le hace
dafno. Lo permitido es que nosotros tengamos contacto en los suenos, que
es cuando los padachomasd nos dan mensajes 0 consejos y nos ensenan.
La proteccion con batsad hace que los masdyajiriphonakiri vayan directa-
mente a la maloca de los kotiria, que se reunan con sus sakoyamasd, que
lleguen felices y que no permitan que esa tristeza con la que quedan los
parientes los retenga aqui.

Cuando los masdyajiriphonakiri se aparecen, uno se empieza
a enfermar, porque ellos constantemente quieren que vayamos. Con
el bassd, lo que hace mi abuelo es quitar esa memoria que entristece a
los parientes, que no piensen que ¢l murio, porque no es asi. Quitar la
memoria es como hacerlo desaparecer, que no esté constantemente ahi
contigo, siempre ahi. A veces uno no acepta esa partida o uno no ha tenido
la proteccion, y eso es lo que enferma. No se trata de que desaparezca
totalmente esa memoria sino de saber que esa persona ya se encuentra
con sus parientes, que se fue a caminar a otro dia. Dice mi abuelo que
alla, en ese otro dia, ella hace lo mismo, solo que en nuestra maloca. Por
ejemplo, yo suefio a la mama de mi abuela arrancando yuca, rayando yuca,
cosas asi; entonces, mi abuelo me decia: “ellos deben estar alla haciendo lo
mismo, ellos van a la chagra, trabajan, hacen lo mismo que nosotros aqui,
solo que ya viven otro dia, son gente de otro dia. Que algun dia nosotros
también vamos a ir’. El siempre dice eso. Ifiocoro decia: “si eso es asi, yo
quisiera ir por alla, porque aqui también hago lo mismo”, pero maichird
dijo que no, que no es casi lo mismo, porque aca nosotros somos distintos.

Si se va un kotiria suena como un trueno gigante y eso significa que
la maloca abri6 la puerta y que €l ya llego, ese dia se nubla y la nube se

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214



Phamuri, amanecer de este dia para los dachomasd. La vitalidad de los kotiriamasd...

hace oscura, luego gris, luego oscura y asi; viene subiendo y cuando llega
la mitad de la comunidad empieza a llover y se aclara, pero llueve solo en
ese espacio donde estuvo la persona que se fue. Eso es muy particular y
pasa en todo el Vaupés. Esa es una senal de que recibieron a esa masd-
yajiriphonakiri con fiesta, con chicha, con toda una fiesta para celebrar.
Por eso es por lo que nosotros no podemos ponernos tristes, nosotros
debemos estar también bien para esperar nuestro turno, también para
poder ir alla. En realidad, cuando llueve asi, esa lluvia es chicha. O sea, se
sabe que, en el otro dia, a la persona que va desde ac4, los padachomasd la
recibieron con chicha, con fiesta. Por eso uno no debe llorar. Si uno llora,
se estd haciendo como una mala sefial de uno mismo, entonces se va a
enfermar. Por eso, uno no trata de llorar o llora de felicidad, pues nuestro
pariente esta yendo a encontrarse con sus sakoyamasd.

Referencias

Carsten, J. (2007). La sustancia del parentesco y el calor del hogar: alimentacion, condicion de
persona y modos de vinculacion (relatedness) entre los malayos de Pulau Langkawi.
En R. Parkin y L. Stone (Eds.), Antropologia del Parentesco y de la familia (pp. 515-542).
Editorial Centro de Estudios Ramén Areces.

Cayon, L. (2004). El alma de la filiacién. Contribucion al estudio de la organizacién social de
los tukano oriental. Boletin de Antropologia, 18(35), 92-115. https: //www.redalyc.org/
articulo.0a?id=55703505

Correa, F. (1996). Por el camino de la anaconda remedio. Universidad Nacional de Colombia
y Colciencias.

Correa, F.(1997). Organizacién social y ejercicio lingiistico enlaregion del Vaupés colombiano.
En X. Pachoén (Ed.), Lenguas amerindias. Condiciones sociolingiiisticas en Colombia
(pp. 443-492). Instituto Caro y Cuervo e Instituto Colombiano de Antropologia.

Halbmayer, E. (2017). Del suicidio y las concepciones de la muerte entre los Yukpa y otros
pueblos amerindios de las tierras bajas suramericanas. En L. Campo y M. Aparicio
(Coords.), Etnografias del suicidio en América del Sur (pp. 11-43). Abya Yala, Universidad
Politécnica Salesiana, Ntcleo de Estudios de Amazonia Indigena. https: //dspace.ups.
edu.ec/handle/123456789,/19070

Harris, O. (1983). Los muertos y los diablos entre los Laymi de Bolivia. Revista Chungard, (11),
135-152. https://www.chungara.cl/Vols /1983 /Volll/Los_muertos_y_los_diablos_
entre_los_laymi_de_Bolivia.pdf

Hugh-Jones, S. (1981). Historia del Vaupés. Revista Maguareé, 1(1), 29-51. https: //revistas.unal.
edu.co/index.php/maguare/article/view,/29-51

Leenhardt, M. ([1947] 1971). Do kamo. La persona y el mito en el mundo melanesio. Paidos.

[213]


https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=55703505
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=55703505
https://dspace.ups.edu.ec/handle/123456789/19070
https://dspace.ups.edu.ec/handle/123456789/19070
https://www.chungara.cl/Vols/1983/Vol11/Los_muertos_y_los_diablos_entre_los_laymi_de_Bolivia.pdf
https://www.chungara.cl/Vols/1983/Vol11/Los_muertos_y_los_diablos_entre_los_laymi_de_Bolivia.pdf

Yandrey Jimena Mosquera-Borges, Claudia Platarrueda-Vanegas

| 214 |

Mahecha, D. (2011). Escuela y multilingtiismo en Amazonia: un desafio contemporaneo. EnJ. A.
Echeverriy C. Pérez (Eds.), Amazonia colombiana: imaginarios y realidades. I Cdtedra
Jorge Eliécer Gaitdn primer semestre de 2010 (pp. 293-309). Universidad Nacional de
Colombia; Instituto Amazonico de Investigaciones (IMANI). https: //repositorio.unal.
edu.co/handle/unal /12221

Moreno, C. (2018). Mary pdjku, dujti, mary kotia. Concepto de salud y enfermedad desde
la cosmovision del pueblo Kotirya masa del departamento del Vaupés [Trabajo
de pregrado, Universidad Externado de Colombia]. Repositorio Institucional
Externadista. https://bdigital.uexternado.edu.co/entities /publication /392cbdb4-
8e06-4a50-b4c4-7413b656107¢

Ortiz, F. (1997). Condiciones sociales de las lenguas indigenas de los Llanos Orientales de
Colombia. En X. Pachén (Ed.), Lenguas Amerindias. Condiciones sociolingtiisticas
en Colombia (pp. 383-442). Instituto Caro y Cuervo e Instituto Colombiano de
Antropologia.

Pueblo Wanano (Kotiriamasi) ([s.f.]). Kotiria, gente trueno. Plan de vida de los wanano del
bajo Vaupés. Asociacion de Autoridades Tradicionales AATI - CRIVA, Planeacion
Municipal de Mitd, DASALUD, Secretaria Departamental de Educacién y Pastoral
Social. https://cda.gov.co/apc-aa-files/31636561376436316331633537343462 /PVI_
ALUBVA_Final_2.pdf

Sudrez-Guava, L. A. (2008). Juan Diaz engafiado por la riqueza. Un artifice de la fortuna y la
tragedia en el mundo colonial. Maguaré, (22), 223-289. https://revistas.unal.edu.co/
index.php/maguare/article /view,/15292

Bolafios, A. (2019) “Le dieron algo™ la mecanica de los dones ocultos y la brujeria en La
Primavera, Vichada. En L.A. Sudrez-Guava (ed.), Cosas vivas. Antropologia de objetos
sustancias y potencias (pp. 289-303). Editorial Pontificia Universidad Javeriana.

Waltz, N.yWaltz, C.(1997). Elagua, larocay el humo. Estudios sobrela culturawanana del Vaupés.
Instituto Lingiiistico de Verano, Editorial Buena Semilla. https: //www.sil.org /system/
files/reapdata/11/67/20,/116720817062372223619076773287750823138 /37507.pdf

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 185-214


https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/12221
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/12221
https://bdigital.uexternado.edu.co/entities/publication/392cbdb4-8e06-4a50-b4c4-7413b656107c
https://bdigital.uexternado.edu.co/entities/publication/392cbdb4-8e06-4a50-b4c4-7413b656107c
https://lenguasdecolombia.caroycuervo.gov.co/bibliografia/resumen/51
https://lenguasdecolombia.caroycuervo.gov.co/bibliografia/resumen/51
https://lenguasdecolombia.caroycuervo.gov.co/bibliografia/resumen/51
https://cda.gov.co/apc-aa-files/31636561376436316331633537343462/PVI_ALUBVA_Final_2.pdf
https://cda.gov.co/apc-aa-files/31636561376436316331633537343462/PVI_ALUBVA_Final_2.pdf
https://www.sil.org/system/files/reapdata/11/67/20/116720817062372223619076773287750823138/37507.pdf
https://www.sil.org/system/files/reapdata/11/67/20/116720817062372223619076773287750823138/37507.pdf

