ARTICULO DE REFLEXION
Recibido: 1 de junio de 2025. Aprobado: 13 de julio de 2025.
DOI: 10.17151 /rasv.20245.27.2.8

¢Qué clase de teoria antropologica es el
vasquismo? Ruptura con el canon clasico, luchas
sociales en América Latina, historia y territorio.

What kind of anthropological theory is vasquism?
Breaking the classical canon, social struggles in Latin
America, history and territory.

RESUMEN

Este ensayo parte de la siguiente hipotesis de
trabajo: el vasquismo es un cuerpo de ideas
teoricas y metodologicas que, en consonancia con
ciertos “estilos” de teoria antropoldgica latinoa-
mericana, busca una antropologia que sintonice
con las luchas populares. Por lo anterior, este no
es un articulo de investigacién, sino un ensayo
de reflexién sobre la contribucién del vasquismo
a la teoria antropoldgica latinoamericana. Para
entender la hipotesis segtn la cual el vasquismo
hace parte de la teoria antropolédgica latinoameri-
cana con un “estilo” propio, sera necesario partir de
las siguientes suposiciones: 1. El vasquismo existe
como teoria y practica entre ciertos profesionales
de la antropologia; 2. El vasquismo es un “estilo” de
la antropologia latinoamericana y; 3. El vasquismo
supone una ruptura con los planteamientos de
corrientes tedricas antropologicas dominantes
(norteamericana, francesa e inglesa). Para analizar
esta hipotesis de trabajo, el analisis aqui ofrecido
expone: 1. tres bases conceptuales del vasquismo
(historia, relacion historia-territorio, recoger-los-
conceptos-en-la-vida); 2. relaciéon del vasquismo
con las luchas sociales latinoamericanas y 3.
textos antropolégicos que reflejan la influencia del

Como citar este articulo:

Caviedes, Mauricio. (2025). ;Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon clasico,
luchas sociales en América Latina, historia y territorio. Revista de Antropologia y Sociologia: Virajes, 27(2),

155-182. https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.8

ISSN 0123-4471 (Impreso) ISSN 2462-9782 (En linea)

Mauricio CAVIEDES

Doctor en Historia Universidad
Nacional de Colombia, Post-
doctorado Depto. Antropologia
Universidade Federal do Rio
Grande do Sul (2015-2018),
Professor Adjunto, FFCH —
Depto. Histéria. Universidade
Federal da Bahia. Salvador

da Bahia, Bahia, Brasil.

~ mauricio.caviedes@ufba.br
© ORCID: 0000-0001-6268-3837
@ Google Scholar

[155]


https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.8
https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.8
mailto:mauricio.caviedes@ufba.br
https://orcid.org/0000-0001-6268-3837
https://scholar.google.com/citations?user=OsL0YLEAAAAJ&hl=pt-PT

Mauricio Caviedes

vasquismo. Este texto busca entender la contribucion de la teoria antro-
poldgica latinoamericana a la historia de grupos subordinados por Estados
Latino-Americanos, pero en lucha a partir de instrumentos civiles.

Palabras clave: Vasquismo, Antropologia latinoamericana, Teoria antropo-
logica, Historia.

ABSTRACT

This essay operates from the following working hypothesis: Vasquism is a
body of theoretical and methodological ideas aligning with certain “styles”
of Latin American anthropological theory, aiming for an anthropology that
resonates with popular struggles. Consequently, this is not a research
article. It is a reflective essay on Vasquism’s contribution to Latin American
anthropological theory. To grasp the hypothesis that Vasquism is an integral
part of Latin American anthropological theory with its own distinct “style;
it's essential to begin with the following assumptions: 1. Vasquism exists as
both theory and practice among some anthropologists, 2. Vasquism cons-
titutes a “style” of Latin American anthropology, 3. Vasquism represents a
departure from the tenets of dominant anthropological theoretical currents
(North American, French, and English). To defend this working hypothesis,
the analysis presented here will explore: 1. Three conceptual foundations of
Vasquism (history, the history-territory relationship, and gathering-con-
cepts-from-life), 2. Vasquism’s relationship with Latin American social stru-
ggles, 3. Anthropological texts that illustrate Vasquism’s influence. This text
seeks to comprehend the contribution of Latin American anthropological
theory to understanding the History of subordinated groups struggling
against Latin American states, using civil instruments.

Keywords: Vasquism, Latin American anthropology, Anthropological
Theory, History.

Introduccion: estudiar el vasquismo porque hace parte de la
creacion de “estilos” antropoldgicos latinoamericanos

partir del caso del vasquismo, este ensayo reflexiona sobre
las condiciones que permiten el surgimiento de “estilos”
antropologicos que, desde una interpretaciéon propia de

la historia, explican las luchas de grupos explotados en América Latina.
Para este ejercicio, el ensayo se refiere al vasquismo como un conjunto de
conceptos e instrumentos metodoldgicos para el analisis antropolégico e
historico, desarrollados alrededor de las contribuciones del antropdlogo
Luis Guillermo Vasco. Como base para ese andlisis, tomaréa el caso de un

[ 156 | RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

conjunto de abstracciones que describen las relaciones entre sociedades
indigenas y Estados Nacionales en América Latina, a partir de la visién
indigena de la historia. Por tener origen en la practica antropoldgica ligada
al movimiento indigena colombiano, cabe analizar el caso del vasquismo
como parte de las corrientes latinoamericanas de pensamiento antropolo-
gico. Pero el conjunto de ideas que aqui llamamos vasquismo tiene diversas
fuentes de inspiracioén, algunas de ellas en América Latina y otras en tradi-
ciones de otros lugares. Al utilizar el término vasquismo suponemos que
describe un conjunto organizado de términos, que a su vez explican ideas
sobre la relacidn historica entre grupos explotados y en lucha frente a la
explotacion de las sociedades nacionales. También utilizamos el término
vasquismo pues este ensayo supone que las ideas analizadas aqui definen
el trabajo de un conjunto de profesionales de la antropologia y no sélo
aquel del antropologo Colombiano Luis Guillermo Vasco.

Al someter un ensayo a un dossier titulado “Confesiones de amor y
odio...”, es imposible utilizar el término vasquismo para reflexionar sobre
como nacen nuevas teorias en antropologia, sin sugerir un homenaje
al antropdlogo Luis Guillermo Vasco. Aunque este ensayo se proponga
contribuir a dicho homenaje, supone que existen varios vasquistas
ademads de Luis Guillermo Vasco, de la misma forma en que existen varios
marxistas ademas de Karl Marx, o varios boasianos ademas de Franz
Boas, independientemente del deseo de Franz Boas, de Karl Marx o de
Luis Guillermo Vasco. Supone, ademds, que pueden existir vasquistas
con importantes contribuciones en sus obras o vasquistas que no hacen
ninguna. Y finalmente, supone también que, la mera referencia a las ideas
de Luis Guillermo Vasco o a sus obras en un trabajo de investigacion no
demuestra que quien lo cita sea o no vasquista.

Este articulo no se propone discutir si el vasquismo es mejor que
otras teorias, o quién es o no el o la mejor vasquista.

En cambio, nos interesa reflexionar y esbozar una respuesta a la
siguiente pregunta: ;Es el vasquismo un cuerpo conceptual de tradi-
cion latinoamericana cuya estructura analitica y metodoldgica ayuda
a entender el caracter histérico de los movimientos sociales? Para ello,
en vez de juzgar si un trabajo es bueno o malo, traeremos referencias a
trabajos que utilizan los principios del tiempo en el territorio (o la historia
en el territorio) y la dominacion de una sociedad sobre otra a partir de
conceptos tomados de la vida material para explicar la realidad.

Un segundo proposito de este ensayo es sugerir elementos que, en
un contexto latinoamericano, permiten la construcciéon de un conjunto

[157 |



Mauricio Caviedes

[158 |

organizado de métodos de andlisis y conceptos, para entender cémo
grupos explotados y en lucha se relacionan con las sociedades nacionales.
Como argumentaremos en este ensayo, es secundario que el vasquismo
adquiera mayor o menor popularidad que cualquier otra teoria. Si el
vasquismo tuviese tan pocos integrantes que la ensefianza oficial de la
antropologia decidiera ignorarlo, eso solo afirmaria su existencia, aunque
fuese una corriente minoritaria y marginal. En otras palabras, para existir
como teoria antropologica, el vasquismo no necesita muchos integrantes,
ni necesita que sus integrantes sean célebres. S0lo necesita integrantes.

Para entender el nacimiento de una corriente teorica latinoame-
ricana, es imprescindible entender como el contexto latinoamericano
influye en ese conjunto de ideas y cémo, los practicantes de dicha
corriente utilizan sus conceptos y métodos. Para ello, este articulo busca
explicar la relacion entre los conceptos del vasquismo y sus antecedentes
conceptuales, metodolédgicos e historicos: los momentos historicos que
dieron forma al actual modelo de organizacion indigena en Colombia y
los experimentos historicos de articulacion entre intelectuales y movi-
mientos sociales. En relaciéon con la historia de la organizacion politica
indigena en Colombia, enfatizaremos en la creacion del CRIC (Consejo
Regional Indigena del Cauca) y AICO (Autoridades Indigenas de Colombia).
En relacion con el vinculo entre intelectuales y movimientos sociales
nos referiremos a contribuciones a la popularizaciéon de la Investigacion
Accidn Participativa, el movimiento solidario, las luchas guambianas por la
tierra y el pensamiento histdrico del pueblo embera-chami. Mostraremos
como dicho contexto se manifiesta en elementos especificos de la obra de
Luis Guillermo Vasco y, a continuacion, mostraremos como otros autores
y autoras replican formas de explicacion y metodologias de analisis
semejantes.

Cabe dejar en claro que un ensayo de reflexion como este puede
dejar escapar elementos de la obra de Luis Guillermo Vasco, pues su
propdsito no es preguntarse si la obra de este autor existe. El objetivo
aqui es entender si existe un conjunto de trabajos antropolégicos estruc-
turados a partir de ideas existentes en la antropologia latinoamericana y
organizadas o sintetizadas por Luis Guillermo Vasco, enfatizando en el
papel histérico de las luchas sociales.

Cabe dejar en claro también que, el que un investigador o investiga-
dora retome las bases centrales del pensamiento de Luis Guillermo Vasco
no demuestra plena coincidencia entre tal investigador/a y lo dicho (o
pensado) por Vasco. No importan los deseos de tal investogador/a o los
del propio Luis Guillermo Vasco.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

Y, por ultimo, antes de entrar al analisis, cabe decir que los trabajos
de autores y autoras que retomamos aqui no constituyen el “universo” del
vasquismo (parafraseando el lenguaje de la estadistica), ni la verdadera y
Unica “escuela” vasquista. Puede ocurrir que lectores y lectoras piensen,
mientras nos leen, en otros ejemplos de autores/as vasquistas. Y puede
ocurrir que los y las autoras aqui citados en el futuro escojan otros marcos
tedricos para sus trabajos, fuera de lo que aqui llamamos vasquismo. Si
ocurre de esa forma, es porque este texto no es una revision de la produc-
cion vasquista, sino un articulo de reflexién que se pregunta si podemos
hablar del vasquismo como un estilo de las antropologias latinoamericanas.

Utilizaremos el término “estilo” porque existe una tradicion acadé-
mica que autoriza y define con relativa claridad lo que tal “estilo” cons-
tituye en la produccion del pensamiento antropolégico latinoamericano,
aunque no exista una definicién canoénica de “teoria antropologica lati-
noamericana”. De esa forma, buscamos escapar a la pregunta “squé quiere
decir este articulo con las expresiones ‘teoria antropoldgica’ o ‘teoria
antropologica latinoamericana’?” pues responder a esa pregunta exigiria
otro articulo sobre otro tema. Como buscamos mostrar a continuacion,
en América Latina se ha creado un cuerpo de abstracciones, métodos y
conceptos de los que la/s antropologia/s de otras regiones carecen y
que resultan necesarios para la explicacién de la realidad social. De esa
forma buscamos responder a la pregunta planteada en el titulo de este
articulo argumentando que un “estilo” latinoamericano de antropologia
es, si no una teoria, una base tedrica de cierta/s antropologia/s. Y que el
vasquismo es una, entre otras, de tales bases tedricas.

Un marco tedrico para entender mejor qué queremos
decir con el término “vasquismo”

El término vasquismo ya suele ser utilizado de manera informal en
circulos de la antropologia colombiana, porque el propio profesor Luis
Guillermo Vasco se ha permitido dictar cursos universitarios, realizar
conferencias y publicar articulos sobre sus teorias y métodos (al respecto,
ver Vasco 2007, Vasco 2002). Pero una vez Luis Guillermo Vasco se retird
de las aulas universitarias, acabaron los cursos de vasquismo oficiales.
Por lo tanto, el término puede incluso ser utilizado en circulos informales
de manera irdnica, por ejemplo, para celebrar o menospreciar trabajos
académicos que denuncian relaciones de explotacién sobre los pueblos
indigenas, o que resaltan las resistencias y luchas indigenas. El propio Luis
Guillermo Vasco continda, a pesar de sus ya casi dos décadas de retiro,
siendo recordado por sus estudiantes y sus textos son frecuentemente

[159 |



Mauricio Caviedes

1160 |

citados, especialmente (pero no solamente) en trabajos sobre pueblos
indigenas de Colombia. Sin embargo, el término vasquismo rara vez
aparece en la produccién académica colombiana, pues la teoria que el
profesor Luis Guillermo Vasco dice haber creado no tiene reconocimiento
académico formal.

Es comun, entre quienes tomaron clases de antropologia en la
Universidad Nacional de Colombia y otras universidades en las que Luis
Guillermo Vasco actué como profesor, escuchar alguna de las siguientes
frases: “.. por eso no estoy de acuerdo con Vasco...” 0 “en lo que no estoy
de acuerdo con Vasco es en que...” 0, “en lo unico en lo que estoy de
acuerdo con Vasco es en que...”

Todas esas frases sugieren como punto de partida un conjunto de
ideas conocidas y expuestas por Luis Guillermo Vasco. También sugieren
la necesidad de quien las expresa de establecer una distancia o una
proximidad con un cuerpo aparentemente conocido de ideas articuladas,
asociadas a Luis Guillermo Vasco. Una aceptacion espontdnea de las
ideas de Vasco como un conjunto articulado, sin embargo, no demuestra
que ellas constituyan un marco tedrico. Para saber si existe un conjunto
articulado de conceptos y métodos explicativos de la relacion entre los
pueblos indigenas y las sociedades nacionales (latinoamericanas), consti-
tuyente de una corriente teorica, necesitariamos estar de acuerdo en qué
es una corriente tedrica. Argumentaremos a continuacion que existe un
conjunto articulado de conceptos y métodos analiticos sobre la relacion
entre sociedades latinoamericanas y pueblos indigenas constituyente, si
no de una teoria, al menos, de un “estilo” antropoldgico latinoamericano.

La antropologia latinoamericana y el vasquismo

Aunque no reconozcan de forma explicita la existencia de una teoria
vasquista, en una reciente compilacion de textos marcantes de la antro-
pologia latinoamericana, Restrepo y Sandoval (2024) afirman que:

En Colombia, Luis Guillermo Vasco es una de las figuras mas visi-
bles de una generacion marcada por la teoria marxista (en su caso
el maoismo) y una conviccion que (sic) el conocimiento no era un
proposito en si mismo, sino que hace parte de las herramientas para
transformar el mundo. No importaba tanto interpretar el mundo,
como transformarlo; y para hacerlo habia que tomarse en serio
lo que los indigenas piensan-hacen en sus mundos. Aqui teoria y
practica se encuentran estrechamente vinculadas, hacen parte del
proceso mismo de transformacion. (Restrepo y Sandoval 2024, p. 26)

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

Restrepo y Sandoval atribuyen a Luis Guillermo Vasco una ruptura
con la suposicion clasica que impone importancia secundaria a lo dicho
por los pueblos indigenas, frente a la supuesta verdad en lo que la antro-
pologia dice sobre ellos:

[La teoria antropolégica y su método] Se fundamenta en la idea de
que los indigenas no comprenden su realidad y que solo los antropé-
logos tienen la capacidad vanguardista de explicarla. Estos supuestos
de la etnografia y de la antropologia son radicalmente cuestionados
en el marco de unas relaciones mas horizontales, orientadas por un
plano ético-politico compartido, en el cual los indigenas también
hablan, no son simplemente preguntados, y lo que dicen es tomado
en serio por el antropdlogo (Restrepo y Sandoval 2024, p. 26).

La definicion de Restrepo y Sandoval importa aqui, porque los
autores introducen el tomarse en serio lo que (los indigenas) dicen como
una innovacion de Luis Guillermo Vasco en el contexto de lo que llaman
las “antropologias latinoamericanas” Aunque Restrepo y Sandoval evitan
utilizar el término “teorias antropoldgicas latinoamericanas” y prefieren
hablar de “antropologias latinoamericanas” (y del Caribe), su argumento
central es que existen caracteristicas observables que diferencian la
tradicion antropolégica latinoamericana de la estadounidense, inglesa
y francesa. Introducen la contribucion metodolodgica de Luis Guillermo
Vasco como parte de dicho pensamiento antropologico latinoamericano.
Este pensamiento antropoldgico latinoamericano, nos dicen Restrepo
y Sandoval, es por definicion “periférico”, en oposicion al pensamiento
“metropolitano” (estadounidense, ingles y francés). Y aclaran que esta
distincion, aunque semejante, no es calcada de la teoria econémica de la
dependencia (Restrepo y Sandoval 2024, 15-16). Mezclado con el término
de “antropologias periféricas’, los autores dicen sentirse mas comodos
con el término tomado de Roberto Cardoso de Oliveira de “estilos antro-
poldgicos” latinoamericanos y caribenos (Restrepo y Sandoval 2024, 15-16).

No podemos decir que existe el vasquismo so6lo porque una compi-
lacion de textos ubica las contribuciones metodologicas de Luis Guillermo
Vasco en el marco de las “antropologias latinoamericanas” O porque tal
compilacion las defina como “estilos antropolégicos latinoamericanos y
caribenos”. Pero podemos pensar las articulaciones del vasquismo con el
pensamiento antropolédgico latinoamericano.

|161]



Mauricio Caviedes

[162 |

Estilos de antropologia latinoamericana y el estilo vasquista

El término de “estilos antropoldgicos” se popularizé en la transcrip-
cion de una conferencia original de 1997, reimpresa en la compilacion de
Restrepo y Sandoval (Cardoso de Oliveira 2024). En la interpretacion de
los compiladores, el concepto “estilos antropolédgicos latinoamericanos”
se mezcla con el de Krotz de “antropologias propias”. Interpretando a
Krotz (Krotz 2024 [también compilado por Restrepo y Sandoval, pero
original de 2007]) las antropologias estadounidense, inglesa y francesa
son “metropolitanas” en tanto comparten un “canon” clasico, constitutivo
de la disciplina. Pero, en la misma interpretacion, las antropologias son
propias y estan en plural, porque reflejan posicionamientos que se desvian
o, en algunos casos, contrarian al canon clasico. Lo desafian porque se
posicionan politicamente al defender un cierto proyecto politico de
sociedad latinoamericana. Son antropologias “desde” y no “sobre” América
Latina, pero también buscan construir cierta América Latina (Restrepo y
Sandoval 2024: 17).

No todas buscan la misma América Latina y no todas lo hacen con
la misma fuerza. La causa de ello es que dentro de América Latina ocurre
algo parecido (pero no igual) a lo que ocurre en las teorias del sistema
mundo con la acumulacion de capital en “el centro del capitalismo” (o “las
metropolis”). Pero en vez de acumulacion de capital, hay acumulacion de
prestigio del conocimiento. Semejante (aunque no igual, dicen RESTREPO
& SANDOVAL [2024:19]) al sistema mundo, en el que hay una gran periferia
del mundo no industrializado que acumula trabajo, mientras el centro del
capitalismo (los paises industrializados) acumula capital. Por ejemplo, la
antropologia brasilefia es periférica desde Francia. Pero es mas presti-
giosa (0 esta mas al “centro”, o es mas “metropolotiana”) que la colombiana.
En Colombia, la bogotana es mas prestigiosa que la antioquefa y ésta lo
es mas que la caucana, etc. Cada una de estas dltimas mas a la “periferia”
que la primera.

“Estilos antropolégicos” o “acentos antropolégicos” son formas de
referirse a la diversidad de las antropologias latinoamericanas y, por ello,
son mdltiples antropologias y no una sola, como la francesa-inglesa-es-
tadounidense, que puede tener variaciones, pero conserva un canon.
Los “estilos” de antropologias latinoamericanas se reflejan en conceptos,
metodologias, o temas (cabe afadir: referencias bibliograficas). Pero sus
caracteristicas centrales estan en: 1. haber surgido después del canon
“clasico anglo-francés”, 2. partir de un proyecto politico propio y 3. tener
sus propias jerarquias centro-periféricas (es decir, antropdlogas-os de

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

las metro6polis latinoamericanas son mas famosas-os que las-os de las
periferias).

La segunda de las tres caracteristicas es mas polémica, por la difi-
cultad de definir el proyecto politico latinoamericano. Al respecto, en un
articulo de 1990, la antropodloga brasilera Alcida Ramos describia ya el
“estilo” de la antropologia brasilefia (Ramos 1990) como un giro hacia fuera
del canon clasico. En tal giro politico, afirmaba Ramos, la antropologia
brasilefia rompia con la distancia politica clasica del canon anglo-francés
hacia los pueblos indigenas, a quienes, segin Ramos, buena parte de la
sociedad y del gobierno brasilefio percibia como su opuesto emblematico.
Esa ruptura, nos decia Ramos, permitié a antropologos-as brasilefios-as
percibir que la opresién sufrida por los pueblos indigenas cafa también
sobre las espaldas de otros ciudadanos de ese pais, incluso los y las brasi-
lefias dedicadas a la antropologia (Ramos 1990). Si bien todas las opre-
siones sufridas por los indigenas y el restante de los brasilefios no eran las
mismas, ciertas opresiones eran comunes. Por ejemplo, las dictaduras no
imponian la violencia y el autoritarismo solo a los pueblos indigenas. Tales
abusos afectaban también a antropdlogos-as que denunciaban abusos
contra los pueblos indigenas. Afectaban a aquellos-as que analizaban los
abusos antidemocraticos. Afectaban a quienes se preguntaban si existian
alternativas a la sociedad capitalista. Afectaban a quienes estudiaban la
migracion del campo a la ciudad.

La antropdloga colombiana Myriam Jimeno desarrolld una tesis
semejante, la extendio a la antropologia latinoamericana y la sintetizo
con el término de “estilo de investigador-cuidadano” Para entender,
podemos sugerir que, en América Latina, quien hace etnografia no puede
dejar de ver en su propia vida el reflejo de la opresién que observa en
una comunidad indigena, campesina o afrocolombiana a la que observa
académicamente (Jimeno 2000, también en la compilacion de Restrepo y
Sandoval 2024). El o ella también est4 oprimido-a por ser ciudadano-a de
un gobierno dictatorial o, al menos, antidemocratico y de una sociedad
dividida en jerarquias ligadas a la clase social, la raza, la orientacién sexual
o la identidad de género.

“¢Por qué los franceses, ingleses y estadounidenses no hacian eso?”,
cabe preguntar. La respuesta es que es posible que algunos lo hayan hecho.
Tenemos algin conocimiento sobre la rebeldia de antropdlogos-as en
Estados Unidos contra la invasion en Vietnam (Price 2016). Tenemos algin
conocimiento de denuncias de antropologos franceses sobre la coloni-
zacion francesa en Argelia (por ejemplo, Bourdieu 1962:57). Y tenemos
algiin conocimiento sobre la posicion critica de antropdlogos franceses

[163 |



Mauricio Caviedes

| 164 |

a la violencia contra los pueblos indigenas en América Latina en forma de
etnocidio (Jaulin 1970). Vale celebrar el pensamiento de antropologos-as de
y en Estados Unidos sobre el racismo, hoy mas popular que cuando nacio
(Anderson 2019). Es necesario relativizar la caricaturezca oposicion entre
“antropologia colonialista anglo-francesa” y la antropologia “anti-dictato-
rial” latinoamericana. Colegas de paises industrializados que se opusieron
a abusos coloniales y otras formas de opresiéon merecen reivindicacién.
Aun asi, no parece que esa critica afectara la base tedrica y metodolédgica
de la ensefianza de la antropologia en el “centro del capitalismo”. Pero si
transformo la ensefianza de las bases metodologicas de la disciplina en
América Latina, porque eran esas/os profesionales, perseguidos y amena-
zados por las dictaduras los que, como funcionarios/as, profesores/as,
autores/as o lideres politicos/as ensenaban y practicaban antropologia.

El vasquismo como “estilo”

¢Basta lo anterior para crear una nueva teoria? ;jPodemos llamar
vasquismo a esa nueva teoria?

No.

Sera dificil demostrar que el vasquismo es una “teoria latinoameri-
cana’, porque como hemos visto, hasta para los autores mas optimistas,
las corrientes tedricas nacidas en latinoamérica se clasifican como “estilos
antropologicos” (tal vez ello explique por qué no pueden ser ensefiados
con la misma importancia que atribuimos a las teorias que dichos-as auto-
res-as llaman del “canon clasico”). Pero podemos decir que el vasquismo
muestra al menos dos de las caracteristicas de un “estilo” antropolédgico
latinoamericano, porque:

1. el vasquismo estd basado en subvertir el canon clasico al hacer mas
que dar voz a las sociedades estudiadas.

2. orienta las preguntas de investigacion por las expectativas del
movimiento social, partiendo asi de un proyecto politico inscrito
en la historia del movimiento indigena colombiano que, a su vez, se
inscribe en el movimiento indigena latinoamericano.

Nuestro proposito es demostrar que esas dos caracteristicas se
encuentran en el vasquismo. Ademads, buscamos demostrar que vasquismo
es mas que la obra de Luis Guillermo Vasco. Por lo anterior, dedicaremos la
seccion siguiente de este articulo a intentar ilustrar la existencia de ambas
caracteristicas en un conjunto de obras que constituyen una corriente de

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

la antropologia colombiana. Empezaremos con la segunda caracteristica,
es decir, que el vasquismo se inspira en las luchas populares histéricamente
(aunque no unicamente) latinoamericanas, que es mas facil de demostrar.
Y una vez ilustrado ese punto, haremos otro tanto con el primero, es decir,
que el vasquismo subvierte el canon clasico.

El vasquismo como estilo parte 1: inspiracién en
las luchas sociales latinoamericanas

Convencionalmente, la investigacion social estd definida por los
intereses de una comunidad académica y no de una comunidad indigena,
campesina, o politica. Esa caracteristica resulta evidente en la manera en
que manuales para la elaboracion de trabajos académicos describen las
directrices para formularlos. Un ejemplo de ello son las directrices defi-
nidas por Eco en su archifamoso manual de tesis:

... las reglas para la eleccion del tema son cuatro:

1) Que el tema corresponda a los intereses del doctorando (que
esté relacionado con el tipo de exdmenes rendidos, sus lecturas, su
mundo politico, cultural o religioso)

2) Que las fuentes a que se recurra sean asequibles, es decir, al
alcance fisico del doctorando.

3) Que las fuentes a que se recurra sean manejables, es decir, al
alcance cultural del doctorando.

4) Que el cuadro metodolédgico de la investigacion esté al alcance de
la experiencia del doctorando. (Eco 2000:25).

Otro ejemplo son los desafios descritos por Guber en su manual de
etnografia a la posicion de quien hace etnografia:

Elinvestigador puede predefinir un campo de estudio segun sus inte-
reses tedricos o su sentido comun, ‘la villa, ‘la aldea’, pero el sentido
altimo del campo estara dado por la reflexividad de los nativos. Esta
logica se aplica incluso cuando el investigador pertenece al mismo
grupo o sector que sus informantes, porque sus intereses como
investigador difieren de los intereses practicos de sus interlocutores
(Guber 2011:47).

[165 |



Mauricio Caviedes

1166 |

Eco y Guber son conscientes de presentarnos una caricatura, pero
ambos nos ofrecen un ejemplo de lo que suele ser el camino de la investi-
gaciéon convencional: estudiar en el aula o en la biblioteca lo que la teoria
ha dicho, definir lo que nadie ha dicho y delimitar nuestro tema a partir
de nuestros intereses. Estos difieren de aquellos de la comunidad, incluso
si sabemos que la comunidad nos conducira, como dice Guber, a repensar
nuestras teorias (reflexivamente).

Al respecto, Luis Guillermo Vasco explica:

En general, la etnografia trabaja sobre la base de hacer una prepa-
racion antes de ir a terreno: se revisa la bibliografia, se elabora un
proyecto etc., etc. Luego se va al campo para recoger la informacion,
y después se regresa para organizarla, analizarla y escribir (Vasco
2007:40).

La experiencia que Luis Guillermo Vasco describe junto al Comité
de Historia en el resguardo de Guambia estd basada en un supuesto
totalmente contrario: los objetivos de la investigacion son definidos por
los intereses de la comunidad, incluso en contradiccion con las recomen-
daciones de la investigacion social. En palabras de Vasco, para la orga-
nizacion indigena en Guambia durante las luchas de recuperacién en la
década de 1980:

... quedo6 claro que la explotacion y la dominacién, la invasion de
los terratenientes y el acorralamiento de la gente guambiana en
el resguardo habian llevado ‘al olvido’ de las peculiaridades de la
forma propia de vivir en autonomia... [los habitantes de Guambia] se
dieron una explicacion de lo que pasaba: habian perdido la historia
... 0 mejor, les habia sido arrebatada; y se propusieron un camino
para superar su situacion: habia que recuperarla.... Para hacerlo, la
comunidad a través de sus autoridades, cre6 el Comité de Historia,
con la tarea de recuperar la palabra y de sacar a la luz esa historia
que habia quedado sepultada... (Vasco 2002:430).

Pero la experiencia de Luis Guillermo Vasco junto al Comité de
Historia de Guambia es resultado de una trayectoria de las Ciencias Sociales
y humanas latinaomericanas que se remonta a mucho antes del trabajo de
Vasco. Ella pasa por el liderazgo de Victor Daniel Bonilla, su conexion con
la Rosca de Investigacion Social, a su vez ligada a las rupturas traidas a la
sociologia por Orlando Fals-Borda, que estaba enredada en reflexiones

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

de otros intelectuales latinoamericanos. En palabras de Rappaport, en su
andlisis del trabajo de Fals-Borda, la investigacion social comprometida
con las luchas campesinas sobrepasa el genio de un puiiado de acadé-
micos-as. Es producto de la articulacion intelectual entre campesinos-as
jugando el papel de intelectuales y académicos-as enredados-as en
luchas politicas, entre los cuales Fals-Borda (o Victor Daniel Bonilla o Luis
Guillermo Vasco), es uno de mucho-as:

The story of Fals Borda on the Colombian Caribbean coast can be
read as a microcosm of broader intellectual developments in Latin
America in the late 1960s and 1970s. In response to a hardening of
the effects of capitalist development, United States foreign policy,
and the success of the Cuban Revolution, many prominent Latin
American thinkers inspired by Marxism developed methodologies
that fused activism with empirical research and effectively detached
the locus of research from its traditional academic home (Rappaport
2020:42).

Cabe preguntar si ese desarrollo latinoamericano de metodologias
de investigacion estaba enunciado inclusive antes de la década de 1960-70.
Luis Guillermo Vasco sugeria pistas para una respuesta, al defender el uso
del término “nacionalidades minoritarias” en el contexto de los debates
politicos y antropologicos sobre las luchas indigenas por la recuperacion
de tierras en las naciones latinoamericanas. Al suponer que las naciona-
lidades indigenas son comunidades que existen en lucha con un estado
nacional (colombiano) en manos de una sola clase social dominante que
las explota (Vasco 2002:254), las tesis de Vasco parecen mostrar cierta
coincidencia con las de otros autores latinoamericanos.

La tesis de Vasco sobre la relacion entre lo que llama “naciona-
lidad colombiana” y “nacionalidades indigenas” intersecta con las ideas
de antropologos latinoamericanos como Guillermo Bonfil-Batalla y el
concepto de “control cultural” (Bonfil-Batalla 1991 [1989]). Aunque se trata
de conceptos diferentes, comparten un principio: que existe una relacion
de sometimiento y explotacion que separa a los pueblos indigenas de
la sociedad nacional y, al mismo tiempo, los obliga integrarse de forma
parcial (Bonfil-Batalla 1991 [1989]:171).

Pero mas importante que eso, la tesis vasquista sobre la relacion
entre nacionalidades indigenas y nacionalidad colombiana, estd impreg-
nada de intuiciones ya presentes en la obra de José Carlos Mariategui en
1928:

[167 |



Mauricio Caviedes

|168 |

La nueva generacién peruana siente y sabe que el progreso del Pert
serd ficticio, o por lo menos no serd peruano, mientras no constituya
la obra y no signifique el bienestar de la masa peruana que en sus
cuatro quintas partes es indigena y campesina (Mariategui 2007: 42).

Para Mariategui, la dominacién heredada del sistema colonial
espanol se reproduce en la explotacion feudal que se mantiene en el Pera
de Mariategui (final del siglo XIX e inicio del XX) y en el intento de borrar
las formas auténomas de organizacion social y econémica indigenas. Pera
no sera peruano, nos decia Maridtegui, sin el bienestar acompafiado de
la autonomia econdémica de las masas indigenas y campesinas. Por ello,
la lucha por una sociedad peruana es la lucha por garantizar un lugar al
gobierno auténomo indigena dentro de la estructura del estado.

Con importantes diferencias, existe una semejanza entre el plantea-
miento de Vasco sobre Colombia y el de Mariategui en Peru. Para Vasco,
la lucha indigena es una lucha articulada a la de las clases explotadas por
un estado que obedece al interés de una sola clase social. La clase social
que controla dicho estado se arroga el derecho de subordinar a todos los
sectores sociales. En el caso de los pueblos indigenas, dicha subordinacién,
al mismo tiempo que es una subordinacion de clase, es una subordinacion
a la nacionalidad colombiana. Por ello, existe una articulacion entre las
luchas indigenas y las luchas de clases sociales dominadas dentro de ese
sistema. Dicho sistema es, al mismo tiempo, un sistema de dominacién de
una clase social sobre otras y de una nacionalidad sobre otras (las indi-
genas). En palabras de Luis Guillermo Vasco:

En su aspiraciéon por vivir en un estado multinacionalitario, en el
cual se respeten sus derechos como pueblos diferentes, encontraran
el lenguaje comun con el pueblo colombiano, cuyos derechos son
conculcados también en este pais, pero que aspira a lograrlos en
un nuevo estado que pueda considerar suyo. Es solamente unidos
como el pueblo colombiano y los pueblos indigenas lograran crear
una nueva sociedad como la que anhelan y por la cual luchan (Vasco
2002:259).

O, en las palabras de la organizacion indigena del resguardo
de Guambia en la década de 1980: “Esto es de nosotros y para ustedes
también” (en Vasco 2002:201)

El vasquismo, por lo tanto, no se limita a repetir lo que hizo Luis

Guillermo Vasco. Es cierto que ¢l enfatiza y sintetiza elementos especi-
ficos de esas corrientes y a ellas aflade conceptos y métodos de invencion

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

propia. Pero €l es parte de una corriente que existia antes, tiene intersec-
ciones con ideas de otros-as autores-as, es alimentada por intelectuales,
activistas, indigenas y campesinos-as.

El vasquismo como estilo parte 2: inspiracion en
las luchas indigenas latinoamericanas

Encontrar ejemplos de la participacion de Luis Guillermo Vasco en
el movimiento indigena colombiano es facil, pues su obra esta llena de
referencias a dicha participacién (Vasco 2002, 2007). Pero ello no basta
para demostrar que el vasquismo es un estilo latinoamericano, pues vale
insistir en que el vasquismo es mas que la obra de Luis Guillermo Vasco.
Sobre ello, también habria que decir que no es suficiente trabajar para
0 con una organizacion indigena. El vasquismo comparte supuestos con
pero no se limita a los principios de la Investigacion Accion Participativa
de Orlando Fals-Borda o al acto de apoyar organizaciones sociales, en este
caso, indigenas.

Cabe aqui corregir lo dicho por Caviedes (en Caviedes 2002, 2007
y 2013) sobre la influencia de la obra de Luis Guillermo Vasco. Caviedes
confunde el simple apoyo al movimiento indigena con las contribuiciones
de Vasco. Una de las confusiones importantes que Caviedes promueve en
sus textos es justamente que basta la alianza con el movimiento indigena
en general, y el caucano en particular, para reorientar politicamente la
accion antropoldgica.

Caviedes (2002) afirma que la proximidad politica al movimiento
indigena en los ochentas caus6 una subversion al canon clasico entre
estudiantes, acompanantes del CRIC y del Movimiento de Autoridades
Indigenas en Marcha. El articulo de Caviedes diferencia dos grupos de
intelectuales proximos al movimiento indigena. De un lado, nos describe
a los “Solidarios”, es decir, los aliados del movimiento de Autoridades
Indigenas en Marcha (liderado por el Cabildo de Guambia). Se les llamod
de esa forma, segin Caviedes (2002) porque se organizaban a partir del
Comité de Solidaridad con los Pueblos Indigenas, liderado entre otros
por el escritor y activista calefo Victor Daniel Bonilla. Caviedes explica
que el Comité de Solidaridad no hacia parte del Cabildo de Guambia, sino
que reunia a estudiantes, intelectuales y ciudadanos simpatizantes del
movimiento indigena. Si el perfil del Comité de Solidaridad, como nos dice
Caviedes, no era primordialmente intelectual, existian en él intelectuales y
académicos, entre los cuales estaba el propio Luis Guillermo Vasco. Tales
intelectuales incluirian figuras como Maria Teresa Findji (por décadas

1169 |



Mauricio Caviedes

[170 |

socidloga y profesora de la Universidad del Valle) y Tulio Rojas (lingiista
y profesor de la Universidad del Cauca también durante varias décadas).

El segundo grupo es denominado por Caviedes (2002) los
“Colaboradores”, pues asi se solia llamar al interior del Consejo Regional
Indigena del Cauca, CRIC, a los aliados de esa organizacién que no eran
oriundos de las comunidades indigenas del Cauca. Muchos de ellos eran
profesionales. Otros eran activistas con una inclinacion intelectual. A
veces estaban formados en ingenieria, otras en humanidades, otras en
derecho. Otras veces habian cursado programas universitarios sin finali-
zarlos. Algunos de ellos ocuparon posiciones como profesores de huma-
nidades, como la profesora Miriam Amparo Espinosa en el departamento
de antropologia de la Universidad del Cauca.

Para argumentar que las diferencias entre solidarios y colabora-
dores no eran mas que superficiales, Caviedes (2002) inventa un personaje
de ficcion (sserd que es €l mismo?). El personaje, incapaz de entender los
debates entre unos y otros, termina por aceptar la tesis de los colabora-
dores, segun la cual lo que importa es que los pueblos indigenas tengan
tierra en la que cultivar y no que recuperen las tierras a las que tienen
derecho historico.

La ironia de la confusion estad en que en otro texto (Caviedes 2018),
nos explica que esa era la misma tesis de los intelectuales y antropélogos
conservadores caucanos. El principal de ellos, Diego Castrilléon Arboleda,
afirmaba que los indigenas que ocupaban la region del Cauca en el
momento de la invasion espanola fueron exterminados y sustituidos por
sirvientes traidos de Peru. Castrillon Arboleda, quien fue gobernador del
departamento del Cauca en la década de 1980, no negaba la necesidad de
dar tierra a los pueblos indigenas, pero negaba que el derecho a la tierra
emanase de la ocupacion historica prehispanica, nos dice Caviedes (2018).

Tal vez por esa misma confusiéon, Caviedes afirma en otro articulo
(Caviedes 2007) que la Unica diferencia entre la propuesta tedrico-meto-
doldgica de Vasco y la antropologia clasica malinowskiana es la alianza
con el movimiento popular. Pero es mas que eso, pues después de todo,
los Colaboradores también estaban del lado de una organizacion popular.

Vasco, en cambio, fue llamado a acompanar al Comité de Historia
de Guambia por el propio Cabildo Guambiano para demostrar la tesis
contraria a la que defendia Castrillén y que los “Colaboradores” termi-
naron aceptando tacitamente: que los Guambianos (hoy Misak, o Misag)
y otros pueblos indigenas de la regién son descendientes de yanaconas,

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

o indigenas traidos de Perd como fuerza de trabajo para la colonizacion
espanola.

Junto a los resultados narrados por Vasco en su experiencia con
el cabildo de Guambia podemos contar sus antecedentes, que como el
propio Vasco nos dice, estan en los trabajos de Victor Daniel Bonilla,
en la forma de los primeros mapas parlantes (Bonilla 1982, 1983, Vasco
2002). Tanto Bonilla (1982, 1983) como Vasco (2002, 2007) explican que
los mapas fueron ideados en las propias comunidades indigenas como
instrumento de conocimiento en la lucha por las recuperaciones de
tierras. Para Bonilla, los mapas, que iniciaron en su trabajo con el pueblo
Nasa (en aquél momento mas frecuentemente llamado Paez), buscaban
reconstruir la memoria colectiva indigena y la lucha por los territorios
indigenas. Mientras Bonilla enfatiza en la funcion metodolédgica de los
mapas, Vasco los percibe como manifestaciéon del pensamiento indigena
y de la lucha por la tierra. Nacidos en un contexto semejante, los mapas
parlantes, las cartillas de historia guambiana y otros procesos de inves-
tigacion conjunta entre cabildos indigenas y “Solidarios-as”, son formas
de investigacion orientadas por las necesidades politicas del movimiento
indigena Caucano.

En el mismo contexto cabe incluir el primer Censo indigena del
Cauca, orientado por Maria Teresa Findji en 1972 (Findji 1978). El censo,
mas que un simple ejercicio de descripcién cuantitativa, fue una inves-
tigacion realizada con académicos, estudiantes cercanos al movimiento
solidario (pero también al CRIC) y lideres y comuneros indigenas. Su
realizacion respondi6é a la busqueda de instrumentos de demanda de
derechos territoriales ante el Estado colombiano, pero también de dere-
chos econdmicos y sociales. Si bien el método del censo era, por sus
objetivos mismos, mas convencional (construir datos cuantitativos sobre
los pueblos indigenas), se inscribe en la misma corriente que el trabajo
de Bonilla y Vasco. Tradicion que buscé demostrar que los indigenas no
estaban “campesinizandose” o “mestizandose”, ni habian abandonado la
lucha historica por sus tierras. En cambio, los pueblos indigenas existian y
estaban en lucha por recuperar la tierra y el conocimiento de su relacion
histdrica, politica y econdémica con tal territorio.

Es probable que Victor Daniel Bonilla y Maria Teresa Findji se
opongan a que sus trabajos sean llamados “vasquistas” en vez de llamar al
trabajo de Vasco “findjista” o “bonillista”. La reconstruccion de sus contri-
buciones politicas y académicas merece capitulos y libros propios. Pero el
trabajo de intelectuales ligados al Comité de Solidaridad con los Pueblos
indigenas y en alguna medida al CRIC (Caviedes 2002) estuvo impulsado

[171]



Mauricio Caviedes

[172 ]

por una ruptura con los métodos clasicos de las ciencias sociales. Si en el
canon clasico los objetivos, métodos y conceptos buscan cubrir vacios de
conocimiento producidos por intelectuales, investigadores-as o académi-
cos-as, aqui objetivos de investigacion son impuestos por la necesidades
de la lucha del movimiento social, en este caso, indigena.

Esa necesidad puede ser mostrar al gobierno que hay mas indigenas
en el departamento del Cauca o en toda Colombia de lo que el gobierno
quiere admitir y, por tanto, debe haber una politica de redistribucion
de tierra. También puede ser necesario demostrar que existen docu-
mentos historicos coloniales validos ante la ley actual como evidencias
del derecho de los pueblos indigenas a ocupar las tierras descritas en
esos documentos. Lo importante es que tales luchas determinarian los
conceptos de la investigacion, sus métodos y sus objetivos y no lo que un
pufado de académicos-as creen que hace falta saber. Y no son los o las
académicos-as quienes dictan tales objetivos, métodos o conceptos, sino
las organizaciones sociales indigenas.

Por ello, y por el reconocimiento a la autoria de la comunidad, es
tan dificil que hoy esos trabajos sean realizados para escribir trabajos de
grado universitarios, tesis de maestria, o tesis de doctorado. Aunque los
(estudiantes) autores de esos documentos deseen sintonizarse con los
objetivos politicos de organizaciones sociales, deben someterse a evalua-
ciones y redireccionamientos de comités de profesores-as que imponen
demandas académicas imposibles de evadir. Algunos tal vez hayan logrado
escaparse a los limites académicos, pero seran excepcionales.

Por las mismas razones es tan dificil reproducir con exactitud la
experiencia de Vasco en Guambia. Y también por ello, el vasquismo
seria imposible si lo limitdsemos a hacer exactamente lo hecho por Luis
Guillermo Vasco en el Comité de Historia de Guambia. Seria necesario,
incluso, eliminar del vasquismo el trabajo realizado por el proprio Luis
Guillermo Vasco entre los indigenas embera-chami de Risaralda, que no
se subordind a la organizacion indigena (Vasco 2007:25). Pero también
seria manipulador disfrazar de “colaborativo”/ “coautoria”’/ “solidaridad”/
0 “vasquismo” cualquier trabajo con pueblos indigenas u organizaciones
sociales (campesinas, comunitarias, populares) para proteger la legitimidad
politica del trabajo académico. Si bastara que los textos que resultan de
una investigacion digan ser comprometidos y anticolonialistas, hoy casi
cualquier investigacion lo seria (Caviedes y Suarez-Guava 2018).

Pero si existe un método, conceptos y experiencia de trabajo
ligados a un proyecto politico consciente de relaciones de dominacion,

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

que busque sintonizar con movimientos sociales en proceso de trans-
formarlas, entonces podemos sugerir que exista un “sabor” a vasquismo.
Aunque el sabor a veces esté un poquito embolatado.

El vasquismo como estilo parte 3: subversién del canon clasico.

Analizaremos aqui el principio de “recoger los conceptos en la
vida” (Vasco 2007:37), para demostrar que el vasquismo rompe con el
canon clasico, que es una condicion establecida por Cardoso de Oliveira,
Krotz, Sandoval y Restrepo para el “estilo” latinoamericano de antropo-
logia. Llamaremos aqui recoger-los-conceptos-en-la-vida al ejercicio de
explicar la realidad a partir del pensamiento popular (indigena o campe-
sino) y la relacion de este con la vida material, en vez de tratar de embutir
el pensamiento popular en abstracciones teoricas generales prefabricadas
(Vasco 2007:40). Esa definicion es una simplificacion de lo explicado por
Vasco. En las propias palabras del autor:

En el trabajo empezaron a surgir conceptos basicos del pensa-
miento guambiano que eran cosas, como por ejemplo el concepto
de caracol, que permite plantear que para los guambianos la historia
es un caracol que camina, caracol que los antepasados, los antiguos,
dibujaron o «leyeron» en las piedras, en el sombrero tradicional, en
la manera como el frijol se enreda en la vara del maiz y en muchos
otros elementos de la naturaleza o de la cultura guambiana... Todos
estos elementos concretos con los cuales los guambianos piensan la
realidad y la explican, la comprenden y la transforman, son elementos
presentes en su medio y en su vida cotidiana; por ello, a diferencia de
lo que ocurre con los nuestros, los conceptos guambianos no estan
en los libros, ni en las cabezas de la gente, que se los ha metido en
ella a partir de los libros, sino que estan en la vida cotidiana (Vasco
2007:19, 20).

Un primer ejemplo de ruptura vasquista con el canon clasico es el
abandono de los conceptos de “etnohistoria” y “mito”, para adoptar los
de recuperacion, historia y territorio en la experiencia del Comité de
Historia de Guambia (Vasco 2002). Un segundo ejemplo es el abandono
de los conceptos de religiones andinas, cosmovisiones andinas, episte-
mologias andinas u ontologias andinas por el de guacas, en el estudio de
la vida indigena y campesina del sur de los Andes colombianos, segin
narrada por Luis Alberto Suarez-Guava (2022). El tercero es el abandono
del concepto de “resistencia” por la experiencia de humanizar lo feroz,
narrada por Marco Tobon sobre las luchas de la Gente de Centro en la
region de Caqueta-Putumayo (2016).

[173 |



Mauricio Caviedes

[174 |

Una de las contribuciones de Luis Guillermo Vasco a la comprension
de la vision historica de los pueblos indigenas de la region andina esta en
su analisis de la relacién de dicha vision con las luchas por la tierra. Tal
vision ha sido interpretada en ocasiones como un vinculo indispensable
entre la identidad indigena, el acceso a derechos y la presencia fisica en
una tierra especifica. Esta interpretacion estd presente, por ejemplo, en
las diferencias discursivas entre organizaciones indigenas tradicionales
(como el CRIC) y activistas indigenas juveniles, comunidades indigenas
en situacion de desplazamiento forzado o en contextos urbanos. Como
afirma Granados (2016: 117, 118), las luchas indigenas también cambian con
el tiempo y no se limitan a la lucha por la tierra.

La contribucién conceptual del Comité de historia de Guambia va
mas alla de suponer que para ser indigena hay que trabajar la tierra. Es
cierto que una de las diferencias que Vasco atribuy¢ a las luchas campe-
sinas y las luchas indigenas por la tierra esta en que los pueblos indigenas
lucharon por tierras especificas ocupadas por ellos histéricamente. Nada
de ello niega el derecho de comunidades o individuos que migraron a la
ciudad por la usurpacion de sus tierras de declararse indigenas y formar
cabildos y organizaciones indigenas, juveniles o urbanas. Los esfuerzos
del Comité de Historia y del cabildo guambiano, acompafnados por Vasco,
buscaban reconstruir la ocupacién guambiana de las tierras recuperadas
de las haciendas Santiago y Las Mercedes, del municipio de Silvia (Cauca),
en la década de 1980 (Vasco 2002:430).

Segun nos dice Vasco, la oposicion local de historiadores-as y élites
caucanas a las recuperaciones se basaba en la tesis de la migracion en
el periodo colonial de la fuerza de trabajo desde el actual Pert al actual
soroccidente colombiano. Para esas élites, los actuales Misak de Guambia
no serian del Cauca, sino descendientes de indigenas traidos por los espa-
noles como fuerza de trabajo y los habitantes prehispanicos de esa region
serian pueblos extintos. Por lo tanto, aunque los indigenas guambianos
(hoy Misak o Misag) tuviesen derecho a la tierra, no necesariamente
tenian derecho a las tierras ocupadas por terratenientes (Vasco 2002:431).
En vez de suponer que “indio sin tierra no es indio”, estaba en juego el
derecho de recuperar contra el despojo injusto y la titulacion de tierras
otorgada a supuestos propietarios que habrian usurpado tierras indigenas
protegidas por ley. La tesis de los indigenas importados por los espafioles
no solo negaba a los indigenas su derecho a la relacién histérica con la
tierra. También justificaba la ocupacion y titulacion de tierras arrebatadas
ilegalmente. Incluso, legitimaba la supuesta derrota de los espafioles a los
indigenas locales, fuesen pijaos o de cualquier otro grupo.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

En otras palabras, se trata de una disputa por el conocimiento del
pasado. Vasco nos dice que el Comité de Historia de Guambia y la comu-
nidad buscaron evidencias de ese pasado en hallazgos arqueologicos, en
documentos escritos y en la historia oral de los mayores de la comunidad.
Y, aunque encontraran un poco en cada una de esas fuentes, la busqueda
de esa historia acudi6 a recorridos territoriales acompafnados de danzas,
musica y rastros de la vida doméstica de antiguos pobladores de la regién.
La excavacion arqueoldgica y los archivos so6lo ganaron sentido al ser
entendidos a partir del lugar de la cocina como base del pensamiento en
el hogar (Vasco 2002:432). Pero la relaciéon con el pasado se hizo material
en el proceso de caminar por el territorio (Vasco 2002:435).

En esta experiencia, Vasco presenta el ejercicio de Caminar en el
territorio como un instrumento de la comunidad para encontrar su propio
pasado. El autor participo, por lo que ¢l mismo cuenta. Pero caminar,
segun su descripcion, es parte de un proceso comunitario de percibir en
el territorio el movimiento del tiempo, la relacion entre presente y pasado
como parte del movimiento del agua, el sol y los nombres de los lugares.
Como el tiempo estd en el espacio y la historia se recupera para pensar
como estar nuevamente en el territorio recuperado, esa historia es un
devenir, es una recuperacion, es un retorno. Pero al mismo, tiempo es una
busqueda del pasado que, en el recorrido, estd “adelante” El pasado que
va adelante, que es historia recuperada para el futuro esta en el territorio,
en la distribucién de las flautas en la musica, en el trabajo agricola comu-
nitario y, en general, en la vida material (Vasco 2002:440).

Las definiciones de historia, territorio, memoria y recuperacion
desarrollados por el Cabildo Guambiano nacieron con apoyo del movi-
miento solidario, que incluia al antropologo Luis Guillermo Vasco como
parte del Comité de Historia. Imponerlos a la historia de todas las luchas
indigenas tergiversaria las condiciones de su construccién.

Pero esta vision del pasado es una ruptura con la idea de las socie-
dades indigenas como desligadas de la historia, amarradas al mito como
instrumento explicativo, o por una percepcion del tiempo como ciclico.

Suarez-Guava (2022) asocia esa percepcion de la relacion del
tiempo y el espacio a la vida y el pensamiento indigena y campesino
andino, atribuyéndole el nombre de “guaca’, igual que lo hacen dichos
indigenas y campesinos. En ello, Suarez-Guava se diferencia de Luis
Guillermo Vasco, que separa la percepcion de territorio en Guambia de
aquella del movimiento campesino por formas diferentes de entender
la historia en proyectos diferentes de lucha. No obstante, cabe explicar

[175 |



Mauricio Caviedes

1176 |

que Suarez-Guava se refiere a ciertos pueblos indigenas y comunidades
campesinas (andinas) y no a todos.

Las guacas descritas por el autor son al mismo tiempo historia,
tiempo y lugares del mundo andino, desde el Tolima al Narifio colom-
biano, y por ello estan en transformacion constante. Las guacas, como el
tiempo que Vasco descubrié en Guambia, se mueven por el territorio, son
avalanchas o “valanchas” que adquieren forma en arrumes, se acumulan y
desbordan cambiando el territorio por el que atraviesan y cambiando su
historia. Se manifiestan en las tragedias, en las fiestas, ocupan espacios,
marcando en el territorio eventos histéricos que hacen que las comuni-
dades campesinas entiendan que son armeritas, indigenas cumbales y que
han sido o intentaron ser colonizadas (Suarez-Guava 2022:85-87).

La guaca es también la tierra, que, segiin Suarez-Guava, reclama a
sus indios y articula luchas que, en el pasado, parecian ser campesinas y
resultaron ser indigenas, como percibieron los solidarios que trabajaron,
yano en Guambia-Cauca, sino en Cumbal-Narino (Suarez-Guava 2022:195).
El autor, que no se dice “Solidario”, explica que, las luchas en Cumbal por
la recuperacién de las tierras indigenas pasa, si, por la recuperacion de
documentos histoéricos. Pero la construccion de la conciencia histérica
es el resultado de una relacion con la tierra. Dicha relacién tiene forma
de documentos, de recuperacion de parcelas, de “vaho” o “humor” que la
tierra insufla a quienes se encuentran en ella y que realizan la voluntad de
los “indios de antigua” Los habitantes de los andes colombianos reciben
esavoluntad en la forma de trabajo (agricola), en algunos casos. Otras veces
lo reciben en forma de fendmenos naturales: avalanchas de volcanes, por
ejemplo. Otras veces lo reciben en forma de fortuna o tragedia. Y existen
muchas formas mas que incluyen lluvias, comida, vestidos y varias otras
cosas. Pero de todo eso, lo importante es que la voluntad de la tierra en
forma de guaca liga las vidas cotidianas de las personas con el pasado. Por
ejemplo, liga la vida de los indigenas de Cumbal a sus resguardos. También
liga la vida de los sobrevivientes por el recuerdo de la avalancha provocada
por el volcan Nevado del Ruiz en Armero (Suarez-Guava 2022).

De una forma menos explicita, la tesis de la relacion histérica entre
territorio y pensamiento andino en forma de guaca comparte la idea
vasquista de tiempo, territorio e historia como causa y vinculo entre
pasado y presente. Esta percepcion del tiempo campesino-indigena,
surgida de la etnografia en comunidades en toda la regiéon andina escapa
a la percepcidn convencional entre mito e historia. Por ello, el concepto
de Suarez-Guava es el propio tema de su estudio: la guaca es el tiempo, la
tragedia, la historia, el territorio y la fortuna.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

La relacion entre vida material y conceptos esta presente también
en el baile ritual como instrumento de resistencia al conflicto armado
entre la Gente de Centro. Tobon (siguiendo a Echeverri [1997]) define como
Gente de Centro al complejo cultural de pueblos originarios del medio
rio Caquetd, cuya historia qued6é marcada por el holocausto ligado a la
explotacion cauchera entre finales del siglo XIX e inicios del XX. La Gente
de Centro incluye, por lo tanto a Muinanes, Andokes, Nonuyas y Muinas.
Muchos de ellos estan organizados en el Consejo Regional Indigena del
Medio Amazonas (CRIMA).

Estos pueblos que comparten una identidad historica, perciben el
conflicto armado colombiano como el producto de una cierta relaciéon con
la selva, afirma Tobo6n (2016). Para la Gente de Centro, la humanidad esta
en una relacion con la selva por medio de la agricultura en la chagra, la
vida en familia, la caza, el baile y la palabra (que es hablar, comunicarse,
dar y recibir conocimiento, o construir acuerdos). En las relaciones de la
humanidad con la selva, el universo y otros humanos, existe una percep-
cion de abundancia, de intercambio y de generosidad (Tobon 2016).

Los actores armados legales e ilegales, por lo tanto, son “gente de
monte” (2016:106), distante de la condicion humana de la Gente de Centro,
porque su relacion con la selva es una relacion fundada en la hostilidad,
la rabia, el odio y la ansiedad. Tal dindmica ubica a los ejércitos legales e
ilegales envueltos en el conflicto armado en un lugar externo a la huma-
nidad, cargan dolencias fisicas, espirituales o emocionales. El lugar histo-
rico y politico de los actores armados en el pensamiento de la Gente de
Centro es, diria Tobon (2016:109), “fuera” de la chagra, la generosidad, la
abundancia, la humanidad y el baile.

Baile, agricultura en la chagra, caza, pesca, abundancia, intercambio
y generosidad hacen parte unos de los otros. No existe baile sin trabajo
material, pues no existe baile sin yuca, sin pescado, sin mani, sin hoja
de coca y yarumo para preparar mambe y sin tabaco para hacer ambil,
mambear y compartir la palabra. El baile une todo, lo articula, ligando
también a la humanidad en una relacion de abundancia y generosidad,
afirma Tobdn, a través de las palabras de hombres y mujeres indigenas
Muinanes, Andokes, Nonuyas y Muinas con quienes mambed, bailo y pilo
hoja de coca (Tob6n 2016:113).

Pero, en el pensamiento de la Gente de Centro, igual que en su vida
material, lo humano no es puramente bioldgico, como para nosotros, que
nos percibimos como una cierta especie animal. Lo no humano puede ser
humanizado y los humanos pueden deshumanizarse, nos dice Tobon. Y

[177]



Mauricio Caviedes

[178 |

por ello, la Gente de Centro se distancia del conflicto a partir del baile
(Tobdn 2016:112).

El baile exige trabajo en la chagra, exige horas de aprendizaje, largas
conversaciones nocturnas en el mambeadero, preparaciéon de la comida,
del mambe y del ambil. La practica del baile genera alianzas politicas
entre la gente de Centro. Ya Pineda habia planteado una idea semejante,
al sugerir que la pervivencia de los pueblos que Tobon llama Gente de
Centro fue el resultado de alianzas construidas durante las caucherias
para resistir al exterminio (Pineda 2000, Pineda 1993). Pero la hipotesis de
Tobdn va més alla de la de Pineda, pues Tobdn sugiere que el baile es mas
que un instrumento politico o un proceso de construccion de etnicidad.

El baile, ligado al trabajo y a la palabra por medio de la yuca, la coca,
el ambil y otras sustancias, es un proceso de humanizacién. Por eso, el
baile puede humanizar y, de esa forma, alejar tanto a los individuos como
al grupo del conflicto armado (Tobon 2016:123).

El baile de la Gente de Centro, nos dice Tobdn (2016), es el instru-
mento de construccion de paz de la Gente de Centro y, en consecuencia,
su forma de superar el conflicto. Una forma que, como nos la presenta
Tobdn, sobrevive en la region del Amazonas colombiano, mientras en el
escenario politico nacional los intentos por construir la paz naufragaban
en disputas presupuestales y contiendas electorales.

Vasco sugiere que su trabajo en Guambia permite entender que
el pensamiento indigena es concreto y, por lo tanto, los términos para
explicar el mundo también necesitan ser concretos. Y sugiere que la
comprension de la vida indigena exigia la adopcion de tales términos, en
vez de inventar abstracciones para encajar en ellas las ideas indigenas. Por
ello, seria necesario, segin Luis Guillermo Vasco, abandonar los conceptos
“librescos” y recoger los conceptos en la vida. Recogerlos, quiere decir
aprenderlos a partir de la participacion en la vida material porque, por ser
concretos, la experimentacion es la Unica forma de abrazar su compren-
sién (Vasco 2007). Por ello, solo es posible conocer el territorio caminando
por él.

En el caso de Tobon, solo bailando se entiende la forma a través de

la cual el baile humaniza, s6lo mambeando se entiende la palabra, sélo
cultivando y cosechando en la chagra se entiende la abundancia.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

{Qué podemos concluir de esta sintesis?

Ni Tobo6n ni Sudrez-Guava, ni ningan otro autor o autora en la
antropologia colombiana se ha declarado vasquista, al menos por escrito.
Pero el argumento de este articulo es que el vasquismo es una corriente
de pensamiento antropologico y utilizamos el término “estilo” de antro-
pologia latinoamericano, para sintonizarnos con las definiciones teoricas
de Jimeno (2024), Restrepo y Sandoval (2024). Eso ultimo no es nada
vasquista, porque es utilizar un concepto abstracto para encajar en cate-
gorias académicamente aceptables para una revista académica.

Pero nuestro argumento no es que este articulo es vasquista, sino
que el vasquismo existe. Para argumentar, hemos retomado lo que ciertos
autores han definido como estilos latinoamericanos de antropologia,
es decir: 1. la subversion frente al canon clédsico y 2. la sintonia con un
proyecto politico latinoamericano. Luego hemos presentado el contexto
en el cual se producen trabajos de diferentes autores, incluyendo a Luis
Guillermo Vasco, que retinen esas caracteristicas y que se produjeron en
un contexto politico, académico e histérico articulado.

A partir de lo anterior afirmamos lo siguiente:

1. Podemos decir que es natural que exista una cierta resistencia en
los circulos académicos a admitir que el vasquismo es una teoria
antropologica, si no esta avalada por la produccion literaria acadé-
mica. Sabemos, por ello, que los esfuerzos por explicar, describir y
argumentar que el vasquismo existe pueden ser vistos con sospecha
por los-as mismos-as autores-as latinoamericanos-as, especial-
mente, quienes no son vasquistas. Al respecto, tal vez sea arrogante
de parte de Luis Guillermo Vasco, o cualquier profesor/a colom-
biano/a (o guatemalteco/a, o venezolano/a, o paraguayo/a) decirse
creador/a de una nueva gran teoria. Pero el que esa arrogancia nos
incomode no demuestra que esa teoria sea débil, falsa, o inexistente.
Ademas, se trata de dos asuntos diferentes: una cosa es que la teoria
vasquista sea buena o mala y otra cosa diferente es que el vasquismo
no exista.

2. Aunque no podamos demostrar que el vasquismo es una teoria, al
menos podemos demostrar que el vasquismo es un estilo antropo-
logico latinoamericano, pues cumple con las condiciones que para
ello definen los autores que se arrogan el derecho a decidir qué
constituye tal estilo. A saber: 1. el vasquismo rompe con el canon

[179 |



Mauricio Caviedes

clasico y 2. el vasquismo se sintoniza con uno o varios proyectos de
lucha politica nacido de la historia latinoamericana.

Podemos decir que el vasquismo cumple la primera caracteristica
de un estilo antropologico gracias a los ejemplos de distanciamiento
del canon clasico del concepto de mito en la obra del propio Luis
Guillermo Vasco y en la de Luis Alberto Suarez-Guava, quienes
sustituyen tales conceptos por los de historia y guaca.

Podemos demostrar que el vasquismo cumple la primera caracteris-
tica de un estilo antropologico por medio del ejemplo de distancia-
miento de los conceptos de metafora, epistemologia o alteridad de
Marco Tobon, quien sustituye tales conceptos por el de “humanizar
lo feroz”.

La construccion de las tesis de Vasco, Suarez-Guava y Tobén desde
el punto de vista de clases, o pueblos en luchas territoriales, poli-
ticas e historicas, demuestra que el vasquismo cumple la segunda
caracteristica de un estilo antropologico latinoamericano.

La recoleccion de conceptos en la vida de sectores en luchas
populares para sustituir abstracciones antropolégicas académicas,
demuestra que los trabajos de Suarez-Guava (2022) y Tobdn (2016)
se alinean con la obra de Luis Guillermo Vasco.

Ahora bien, las anteriores conclusiones no deben llevar a suponer

que que Suarez-Guava y Tobdn son los tnicos vasquistas. Hemos dicho
también a lo largo de este capitulo que el trabajo de Luis Guillermo Vasco
se inspira en los trabajos de otros solidarios y en tradiciones anteriores,
como la IAP de Orlando Fals-Borda.

Ademas, a sabiendas de la existencia de innumerables vasquistas que

se reconocen como tales y otros tantos que no se reconocen asi, no esta
demads recordar, Amigo Lector o Amiga Lectora, que el proposito de este
articulo no fue el de hacer una revision de toda la produccién vasquista,
sino sdlo el de demostrar que el vasquismo retne las caracteristicas que
se atribuyen a un “estilo antropolégico latinoamericano”

[180 | RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182



¢Qué clase de teoria antropoldgica es el vasquismo? Ruptura con el canon cldsico...

Referencias

Anderson, M. (2019). From Boas to Black Power. Racism, Liberalism, and American Anthropology.
Stanford University Press.

Bonfil-Batalla, G. (1991). La teoria del control cultural en el estudio de procesos étnicos.
Estudios sobre las Culturas Contempordneas, 5(12), 165-204. http: //www.redalyc.org/
articulo.0a?id=31641209 Consultado por tdltima vez: 29 de mayo de 2025.

Bonilla, V. D. (1982) [1972]. Historia politica de los paeces. Ediciones Colombia Nuestra.

Bonilla, V. D. (1983). Experiencias de investigacion educaciéon en comunidades paeces. Revista
Boletin de Antropologia, 5.

Bourdieu, P. (1962). The Algerians. Beacon Press.

Cardoso de Oliveira, R. (2024). Antropologias periféricas versus antropologias centrales. En
Restrepo, E. y Sandoval, P. (Eds.). Nuestras antropologias. Elaboraciones y problemdticas
desde América Latina y el Caribe (1.* ed.). (pp. 45-64). Asociacion Latinoamericana
de Antropologia. https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal /
nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-
el-caribe/ Consultado por tltima vez: 29 de mayo de 2025.

Caviedes, M. (2002). Solidarios frente a colaboradores: antropologia y movimiento indigena
en el Cauca en las décadas de 1970 y 1980. Revista Colombiana de Antropologia, 38,
237-260. https: //doi.org,/10.22380,/2539472X.1263

Caviedes, M. (2007). Aplicando teorias caducas: el estructural funcionalismo y su influencia
en la antropologia hecha en Colombia. Maguaré, (21). https://revistas.unal.edu.co/
index.php/maguare /article /view,/10392

Caviedes, M. (2013). Metodologias que nos avergiienzan: la propuesta de una investigacion en
doble-via y su efimera influencia en la antropologia. Universitas Humanistica, 75(75).
https: //revistas.javeriana.edu.co/index.php /univhumanistica /article /view/5960

Eco, U. (2000). Cémo se hace una tesis. Técnicas y procedimientos de estudio, investigacion y
escritura. Editorial Gedisa Mexicana.

Echeverri, J.A. (1997). The people of the center of the world. A study in culture, history and
orality in the Colombian Amazon [Tesis de doctorado].

Findji, M. T. (1978). Elementos para el estudio de los resquardos indigenas del Cauca. Censo
indigena del Cauca, 1972. DANE.

Guber, R. (2011). La etnografia: método, campo y reflexividad. Siglo Veintiuno Editores.

Jaulin, R. (1970). La paz blanca. Introduccién al etnocidio. Tiempo Contemporaneo.

Jimeno, M. (2024) [2000]. La emergencia del investigador ciudadano: estilos de antropologia
y crisis de modelos en la antropologia colombiana. En Restrepo, E. y Sandoval, P.
(Eds.). Nuestras antropologias. Elaboraciones y problemdticas desde América Latina y
el Caribe. (1.2 ed.). (pp. 291-316) Asociacién Latinoamericana de Antropologia. https: //
asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal /nuestras-antropologias-
elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe /

|181]


http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=31641209
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=31641209
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://doi.org/10.22380/2539472X.1263
https://revistas.unal.edu.co/index.php/maguare/article/view/10392
https://revistas.unal.edu.co/index.php/maguare/article/view/10392
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/univhumanistica/article/view/5960
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/

Mauricio Caviedes

| 182 |

Krotz, E. (2024) [2007]. Las antropologias latinoamericanas como segundas: situaciones
y retos. En E. Restrepo y P. Sandoval (Eds.). Nuestras antropologias. Elaboraciones
y problemdticas desde América Latina y el Caribe (1 *ed.) (pp. 65-80). Asociacion
Latinoamericana de Antropologiahttps: //asociacionlatinoamericanadeantropologia.
net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-
america-latina-y-el-caribe/

Mariategui, J.C. (2007). 7 Ensayos de Interpretacion de la realidad peruana. Fundacién
Biblioteca Ayacucho.

Pineda, R. (2000). Holocausto en el Amazonas. Una historia social de la Casa Arana. Planeta.

Pineda, R. (1993). Etnocidio, proyectos de resistencia y cambio socio-cultural en el bajo
Caqueta Putumayo. En F. Correa (ed.) Encrucijadas de Colombia Amerindia (pp. 183-
202).

Price, D. (2016). Cold war anthropology. The CIA, the Pentagon and the growth of dual use
anthropology. Duke University Press.

Ramos, A. R. (1990). Ethnology Brazilian Style. Cultural Anthropology, 5(4), 452-472. http://
www.jstor.org/stable /656188

Rappaport, J. (2020). Cowards Don't Make History: Orlando Fals Borda and the Origins of
Participatory Action Research. Duke University Press.

Restrepo, E. y Sandoval, P. (2024). Politicas y teorias de las antropologias latinoamericanas y
caribefias. EnRestrepo, E.ySandoval, P.(Coords.). Nuestrasantropologias. Elaboraciones
y problemdticas desde América Latina y El Caribe (1. @ ed.) (pp. 15-43). Asociacion
Latinoamericanade Antropologia. https: //asociacionlatinoamericanadeantropologia.
net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-
america-latina-y-el-caribe/

Sudrez-Guava, L. A. (2022). Guacas: las ocupaciones crecientes de los Andes colombianos (Una
antropologia a ras del suelo) [Tesis de Doctorado, Universidad Nacional de Colombia].
https: //repositorio.unal.edu.co/handle /unal /81092

Suarez-Guava, L. A. y Caviedes, M. (2018). Etnografia en el sur global. Universitas
Humanistica, (86). https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/univhumanistica/
article/view,/24553

Tobdn, M. A. (2016). Humanizar o Feroz. Uma antropologia do conflito armado na Amazénia
colombiana [Tesis de Doctorado, Universidade Estadual de Campinas] https://doi.
org/10.47749 /T /UNICAMP.2016.979148 Vasco, L. G. (2002). Entre selva y pdramo.
Viviendo y pensando la lucha india. Instituto Colombiano de Antropologia e Historia.

Vasco, L. G. (2007). Asi es mi método en etnografia. Tabula Rasa, (6), 19-52. https://doi.
org/10.25058 /20112742.285

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 155-182


https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
http://www.jstor.org/stable/656188
http://www.jstor.org/stable/656188
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/portal/nuestras-antropologias-elaboraciones-y-problematicas-desde-america-latina-y-el-caribe/
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/81092
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/univhumanistica/article/view/24553
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/univhumanistica/article/view/24553
https://doi.org/10.47749/T/UNICAMP.2016.979148
https://doi.org/10.47749/T/UNICAMP.2016.979148
https://doi.org/10.25058/20112742.285
https://doi.org/10.25058/20112742.285

