ARTICULO DE INVESTIGACION CIENTIFICA Y TECNOLOGICA
Recibido: 1 de mayo de 2025. Aprobado: 1 de julio de 2025.
DOI: 10.17151 /rasv.2025.27.2.7

El movimiento indigena del Cauca: una resena
del analisis del profesor Luis Guillermo Vasco

The indigenous movement in Cauca: a review of the Francols CORREA

analysis by Professor Luis Guillermo Vasco Antropélogo.
Universidad Nacional

RESUMEN de Colombia.

Este texto realiza una resefia que sintetiza argu-

mentos del profesor Luis Guillermo Vasco sobre  wfcorrear@unaledu.co

la caracterizaciéon de los pueblos indigenas del € Google Scholar

Cauca, sus relaciones con el Estado y las implica-

ciones de su participacién en la Asamblea Nacional

Constituyente de 1991. Su andlisis aparece en

algunos de sus libros, pero la mayor parte de sus

argumentos fueron publicados en breves textos

que a manera de dazibao facilitan su lectura. En

ellos se apoya el presente escrito y pueden ser

consultados en su pagina web y en el compendio

Entre Selva y Pdramo. Viviendo y pensando la lucha

indigena publicado por el Instituto Colombiano

de Antropologia e Historia. Aunque se intentd

mantener sus argumentos segun el orden historico

de sus publicaciones para observar sus transfor-

maciones, como siempre sucede a lo largo de la

historia, se terminé privilegiando ciertos temas

que son reiterados en diferentes textos y se consi-

deraron centrales en el andlisis del movimiento

indigena del Cauca, estos seran ilustrados con citas

y explicaciones que casi literalmente reproducen

sus palabras con el fin de retener las expresiones

de su pensamiento.

Cdémo citar este articulo:
Correa, F. (2025). EL movimiento indigena del Cauca: una resefa del analisis del profesor Luis Guillermo Vasco.
Revista de Antropologia y Sociologia: Virajes, 27(2), 135-154. https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.7

ISSN 0123-4471 (Impreso) ISSN 2462-9782 (En linea) [135]



https://doi.org/10.17151/rasv.2023.25.1.7
https://scholar.google.es/citations?user=fTjchbUAAAAJ&hl=es


Frangois Correa

1136 |

Palabras clave: Colombia, Luis Guillermo Vasco, marxismo, movimiento
indigena, pensamiento.

ABSTRACT

This text summarizes Professor Luis Guillermo Vasco’s arguments on the
characterization of the indigenous peoples of Cauca, their relations with
the State, and the implications of their participation in the 1991 National
Constituent Assembly. His analysis appears in some of his books, but most
of his arguments were published in short texts that are easy to read, similar
to dazibao. This text is based on those texts, which can be consulted on his
website and in the compendium Entre Selva y Paramo. Viviendo y pensando
la lucha indigena (Between Jungle and Paramo: Living and Thinking the
Indigenous Struggle), published by the Colombian Institute of Anthropology
and History. Although an attempt was made to maintain his arguments in
the historical order of their publication in order to observe their transfor-
mations, as always happens throughout history, certain themes that are
repeated in different texts and considered central to the analysis of the
indigenous movement in Cauca were ultimately given priority. These will be
illustrated with quotations and explanations that almost literally reproduce
his words in order to retain the expressions of his thought.

Keywords: Colombia, Luis Guillermo Vasco, Marxism, indigenous move-
ment, thought.

Introduccion

1 Primer Congreso Indigena Nacional que se realizo en 1982 con

la participacion de representantes de casi todos los pueblos

indigenas, fortaleci6 y promovid la creacion de diferentes
organizaciones indigenas del pais y su articulacion en la Organizacion
Nacional Indigena de Colombia (ONIC), que instaur6é una lucha politica
organizada por el reconocimiento de sus derechos como descendientes
de diversos pueblos originarios de América, la autonomia para ejercer sus
propias formas de vida y decidir el camino de su futuro, el acatamiento de
sus derechos colectivos por parte de la sociedad nacional, y la participa-
cion de sus autoridades en las decisiones del Estado que comprometen
la existencia de sus comunidades. Sus demandas fueron compartidas con
el movimiento afrocolombiano y rom, y su lucha contra la discriminacién
racial, la injusticia social y la explotaciéon economica les acercoé a los
campesinos y trabajadores del pais.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



El movimiento indigena del Cauca: una reseia del andlisis del profesor Luis Guillermo Vasco

Ademas del acercamiento con otros sectores del pais durante los
congresos regionales y locales, tales reivindicaciones fueron esgrimidas
en manifestaciones publicas como sucedié en la marcha del 2004, la Gran
Minga por la Vida y Dignidad de los Pueblos Indigenas en la que partici-
paron cerca de 60 000 indigenas que desde diferentes puntos del Cauca
hicieron confluir miembros de diversas etnias en la ciudad de Cali que
marcharon hasta la ciudad de Bogota en defensa del derecho a la vida
y la garantia de los derechos humanos; el rechazo a la guerra, la lucha
contra el estatuto antiterrorista del gobierno, y la ocupacién territorial
por parte de terceros y de los grupos armados; el rechazo de las politicas
del neoliberalismo en favor de poderes multinacionales como el Area de
Libre Comercio de las Américas (ALCA) y el Tratado de Libre Comercio
(TLC); el rechazo a las concesiones petroleras que afectan los territorios
indigenas; el respeto a los acuerdos del gobierno en el reconocimiento
de la ampliacion de territorios indigenas; y la adopcion de la Declaracion
de la Organizacion de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los
Pueblos Indigenas. La solidaridad del movimiento indigena con las luchas
del movimiento popular fue particularmente notoria durante el llamado
Estallido Social de 2019-2021 en contra de la reforma tributaria y la reforma
de la educacion superior. El vigoroso proceso organizativo del movimiento
indigena nacional desde sus comienzos ha estado encabezado por lideres
del suroccidente, particularmente de los Nasa y Misak del Cauca.

El analisis del profesor Vasco parte de un marco de referencia que se
inscribe en el marxismo. No obstante, la mayor parte de sus argumentos
provienen de su prolongada experiencia entre los Chami y, especialmente
entre los Misak y su participacion en el Movimiento de las Autoridades
Indigenas del Suroccidente, hoy Asociaciéon Indigena de Colombia (AICO).
Esta resena no solo resalta la importancia del analisis de quien convirtié
gran parte de su vida en una solidaria contribucion a las luchas del movi-
miento indigena, sino que se espera promover el estudio de la situacion
de los indigenas del pais que nuevamente tiende a ser reducido a los
margenes de nuestra historia.

Las nacionalidades indigenas

Para distinguir a los pueblos indigenas, el profesor Vasco apela a
las caracteristicas que los diferencian de otros miembros de la sociedad
nacional, el lugar que el Estado les asigna, y la relacion del proyecto poli-
tico y su autonomia cultural frente al de la sociedad nacional. Se partira de
una primera definicion de los indigenas como nacionalidades minoritarias:

[137]



Frangois Correa

1138

..viviendo su propia historia, transformando ambientes diversos,
aislindose o relacionandose, etc, distintas sociedades fueron
caracterizandose por un territorio, una lengua, una economia, una
organizacion socio-politica y una cultura propias y especificas,
elementos que, en su conjunto, basaban la identidad entre los miem-
bros de cada una de ellas, al mismo tiempo que las diferenciaban
entre si... De esta manera se formaron, a lo largo de los siglos, las
nacionalidades (1982, p. ).

Destacando que la nocién deriva del concepto de nacion, advirtio
que su condicion de minoria es secundaria. El proceso de su constitucion
no excluye la conquista, asimilacion, division y diversificacion bajo distintas
formas de desarrollo socio-econdémico, conforme a lo cual las nacionali-
dades minoritarias no son sociedades independientes y autonomas, sino
también resultado de la estructura de clases de la nacion colombiana
que fue construida como una nacionalidad mayoritaria que negaba la
existencia de otras nacionalidades, es decir, el caradcter multinacional de
la nacién colombiana; mientras que las nacionalidades indigenas fueron
transformadas en nacionalidades minoritarias: “.. dominadas y explotadas
y, sobre todo, negadas, condenadas a dejar de ser y, como consecuencia,
minoritarias, muchas al borde de la extincién” Sin embargo, los indigenas
no luchan contra la nacién colombiana; por el contrario, luchan por el
derecho a formar parte de ella como nacionalidades iguales en derechos:
“Por una naciéon colombiana pluriétnica, plurinacionalitaria, de la cual
formen parte todas las nacionalidades en un plano de igualdad incluida,
por supuesto, la colombiana...” (Vasco, 1982, p.).

Mas adelante el profesor Vasco retomo la definicion de los indigenas
enfatizando el criterio subjetivo de auto-identificacion y la historicidad
de las nacionalidades. Una de sus caracteristicas es la dependencia de la
estructura econdmica colombiana a la cual se hallan parcialmente inte-
gradas y, en consecuencia, no es posible entender la caracterizacion de
los indigenas sin considerar su ubicacién, su papel y su relaciéon con la
estructura de clases en la cual participan (1989, p.p. 10-11).

Podemos, pues, decir, que una nacionalidad es un grupo social
que se ha formado a lo largo de un proceso historico cuyo resul-
tado hace que sus miembros presenten una comunidad de lengua,
de organizacion socio-politica, de economia, de cultura, todo ello
sobre la base de un asentamiento en un territorio propio comun y,
finalmente, una autoidentificacioén étnica, alrededor de la cual sus
miembros se consideran como una unidad y con base en la cual, al

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



El movimiento indigena del Cauca: una reseia del andlisis del profesor Luis Guillermo Vasco

mismo tiempo, se diferencian de otros grupos sociales de la misma
naturaleza (Vasco, 1989,p. 7).

Al tiempo de la participacién de delegaciones indigenas a la
Constituyente de 1991 Vasco discutié la “especie de leyenda rosa del
modelo de autonomia territorial y politica de los resguardos y cabildos
indigenas” (1991, p.) de acuerdo con la descentralizacién administrativa
del Estado, advirtiendo que su poder descansa en la democracia repre-
sentativa burguesa de base electoral, en la que el pueblo delega su poder,
su autoridad y su suerte, en representantes que ocupan el poder central;
mientras que la construccion de los poderes locales auténomos, coordi-
nados y federados, sin delegados ni representantes se constituye como el
pueblo en el poder, el poder auténomo, soberano, duefo de su destino,
con autoridad y control sobre un territorio de tipo local y o regional. Ese
poder puede tener una cabeza, que no puede separarse del cuerpo, del
conjunto del pueblo, porque sin él es impotente, se decapita. La auto-
nomia del poder politico y econémico como forma de democracia del
pueblo y para el pueblo, es un poder popular construido desde el pueblo
(Vasco, 1991, 2-3), semejante a la forma como los guambianos conciben su
sociedad y sus gobiernos autonomos:

Los guambianos conciben su sociedad como una gran familia, el
mayaelg, es decir, el conjunto de todos aquellos que comparten la
gran casa que constituye su territorio, agrupados alrededor de la
autoridad propia. Para vivir en ella como guambianos, hay que estar
en lata-lata, o sea, reconociendo “que hay derecho para mi y para
ustedes también’, derecho de todos en igualdad, segin corresponde
a cada uno de acuerdo con su sexo, su edad, su experiencia, su
autoridad, en general, de acuerdo con su particularidad; y también
en linchap, es decir, en acompanamiento, participando todos de la
vida y las actividades comunes. Crecer, entonces, es desarrollar el
mayaelg viviendo en lata-lata, con todos los miembros de la gente
guambiana en linchap, y no de aumentar la acumulacién de tierras
en manos de unos pocos, como empieza a ocurrir con las dltimas
recuperaciones (Vasco, 1991, p. 7)

Concluyé que estos tres principios (mayaelg, latd-latd y linchap),
constituyen la carta constitucional de la sociedad guambiana. Sin embargo,
ante la penetracion de las fuerzas que buscan su integracion a la sociedad

1 Una detallada explicacion de estos y otros conceptos del pensamiento guambiano fueron compendiados
en Dagua Hurtado, Aranda y Vasco en el libro Guambianos. Hijos del aroiris y del agua (1998), resultado del
trabajo de recuperacién del Comité de Historia que desde 1982 fue encargado por el Cabildo. Ver también
Cabildo de Guambia (2008).

[139 |



Frangois Correa

|140 |

colombiana se van perdiendo, y con la reforma de la Constitucion de 1991
se plantearon participar en la elaboracién de una carta constitucional
central, inica, colombiana, en bisqueda de un espacio en el cual puedan
renacer, crecer y florecer de nuevo con base en su lucha organizada
(Vasco, 1991).

Para precisar la relacion entre la autonomia politica y cultural de las
nacionalidades minoritarias, en un nuevo texto Vasco(1997), partié de una
explicacion de la situacion del mundo que algunos llaman globalizacién
que se propuso consolidar el sistema econdmico capitalista acentuando
la homogeneizacion economica, selectiva y parcial, que especializa la
division social del trabajo con tareas especificas en diferentes paises, con
el fin de mundializar el mercado que convierte en mercancias todos los
recursos de los pueblos para insertarlos en el mercado. Tal homogenei-
zacion no necesariamente choca con otros campos de la vida social, y
puede ser compatible con la diversidad permitiendo cierta autonomia en
areas no directamente econdmicas. Asi, las identidades y las autonomias
de caracter nacional y regional empiezan a disminuir el peso que llevé a
los pueblos indigenas, y también a otros pueblos del mundo, a luchar por
la defensa de sus identidades, de su autonomia y soberania nacional.

La Constitucién de 1991 reconocié a los indigenas un conjunto de
derechos en el campo juridico, como la jurisdiccion especial, las culturas,
las autoridades propias, las lenguas y el territorio, al tiempo que les marcé
un camino de integracién que desconoce la pluralidad y la diversidad de
sus miembros. También abrié un marco de reconocimiento internacional
para los pueblos indigenas que, en principio, fortalece sus intereses,
consolida su capacidad de negociacion con las naciones en las que se
encuentran, vigoriza apoyos y ayudas econdmicas para sus proyectos de
vida, potencia muchas de sus actividades y amplia sus autonomias frente
a los estados nacionales con los cuales tienen que tratar.

Sin embargo, la Constituciéon también prefigur6 que los Planes
de Vida Indigenas deben ajustarse al Plan de desarrollo Nacional que, a
su turno, deben alinearse con los intereses del capitalismo mundial, de
empresas transnacionales o, por intermedio de agentes como las organi-
zaciones no gubernamentales que directamente negocian con los pueblos
indigenas o sus autoridades, cuyos intereses econdmicos incluyen
elementos culturales de las sociedades indigenas como los saberes de los
sabios tradicionales, los curanderos, los artesanos, los conocimientos y las
técnicas para el aprovechamiento de los recursos de la biodiversidad. En
esa medida, los logros que se han venido alcanzando son armas de doble
filo.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



El movimiento indigena del Cauca: una reseia del andlisis del profesor Luis Guillermo Vasco

En mi criterio, esa dicotomia irreductible que se plantea entre
politica y cultura no corresponde a la actual situacién de mundia-
lizacion econémica capitalista, en la cual la cultura se ha vuelto un
objeto fundamental de apropiacion y explotacion esencial para el
desarrollo de ese sistema y para su consolidaciéon en el mundo, y en
cuyas circunstancias, la cultura, la lucha por la cultura y el papel de
la cultura adquieren nuevas perspectivas, nuevo peso. Quiza exage-
rando un poco para confrontar la posicion que he criticado, yo diria
que, en las nuevas condiciones de dominacién del capitalismo en el
globo, la lucha por la cultura es un problema directamente politico;
que sin apoyarse en la cultura, la lucha politica no tiene posibilidades
de garantizar una verdadera autonomia y una real sobrevivencia de
los pueblos, y no solo de los pueblos indigenas, sino de los pueblos
del mundo, entre ellos el colombiano (Vasco, 1997).

Maésrecientemente discuti6 las argumentaciones de algunos autores
que consideran que los indigenas constituyen un gremio, semejante a los
sindicatos y, por tanto, que el Consejo Regional Indigena de Cauca seria
una organizacion gremial. Apel6 al analisis de conceptos marxistas sobre
las minorias nacionales y las nacionalidades?, conforme a lo cual los indi-
genas participarian de un doble caracter: por una parte, son campesinos
porque se hallan parcialmente integrados a la sociedad colombiana; y por
otra, son nacionalidades, grupos sociales que histéricamente han desa-
rrollado caracteristicas propias que los distinguen no soélo de los demas
campesinos, sino de otros sectores sociales del pais. Ademas de las carac-
teristicas distintivas que enuncio en sus primeras definiciones, preciso
el sistema sociopolitico con autoridades propias; especificas formas de
propiedad y trabajo del territorio, surgidas y transformadas a lo largo del
tiempo; determinadas relaciones economicas y sociales, como el sistema
de parentesco; y sus formas de pensamiento y conocimiento (cultura e
idiomas propios). Sin embargo, algunas de esas caracteristicas, en mayor o
menor grado, desaparecieron cuando las nacionalidades indigenas fueron
sometidas por el Estado a un sistema de relaciones de explotaciéon econo-
mica, opresion politica y negacion cultural, que se inicié con la Conquista
espafiola y se extendio durante la colonia y la republica (Vasco, 2008).

El movimiento indigena

Para introducir la caracterizacion del movimiento indigena del
profesor Vasco se apelard a sus argumentos sobre la concepcion guambiana

2 Alanalisis de la relacion de los conceptos del marxismo y la caracterizacion de los indigenas fue publicada
en Vasco, 2006.

| 141 |



Frangois Correa

[142 |

de la apropiacion del territorio, la diferencia entre las luchas indigenas
y campesinas por la tierra, y las caracteristicas politicas del movimiento
indigena.

La concepciéon guambiana de la apropiacion del territorio

En un primer texto el profesor Vasco demuestra que “el indio no solo
lucha por la tierra sino que reclama un territorio”, vale decir, “el conjunto
de relaciones que una sociedad establece con su espacio geografico en un
momento dado de su existencia’, cuya utilizacién como medio de produc-
cion es una de estas relaciones, pero otra es su conceptualizacién como
“la raiz de la vida” (pensamiento teltrico)?, que los guambianos expresan
con el concepto mayaelg (Vasco, 1980: p. 2)*.

Ese concepto que significa tierra de todos con gobierno propio
perdurd en las instituciones coloniales del resguardo y el cabildo, para los
que no hay palabras en la lengua guambiana. Siguiendo a Marx la apropia-
cion de la tierra como medio de produccion se realiza mediante el proceso
de trabajo que requiere del productor dos condiciones inseparables: la
propiedad de su comunidad sobre un espacio geografico dado, conver-
tido en medio de produccion por medio del trabajo que se reproduce a
través de multiples generaciones; y por otra, la existencia de un gobierno
propio que regula el acceso de cada unidad de produccion a ese medio.
No obstante, la formal territorialidad en las instituciones coloniales
del resguardo y el cabildo, con la pérdida de autonomia que no ha sido
destruida, el significado del concepto mayaelg se mantuvo, como ilustra
con tres casos de la lucha de los guambianos por la recuperacién de sus
tierras® que le permiten concluir:

Los guambianos son conscientes de que la sola recuperacion de la
tierra por miembros de la comunidad, pero bajo formas de relacién

3 Elequipo del Comité de Historia describié con mas detalle esta relacién de los guambianos con su territorio
(1989). Ver también Vasco, 1993.

4 Citando al Cabildo del Pueblo Guambiano 1980: 3- 5

> Cuando en 1964 un grupo de terrajeros crearon la Cooperativa Las Delicias y compraron la Hacienda San
Fernando, que era parte de tierras robadas al resguardo, un grupo encabezado por el Cabildo no estuvo
de acuerdo, porque los de Las Delicias veian que el INCORA facilitaba la adquisicion de tierras, pero la
comunidad consider6 que en lugar de fortalecer el Resguardo apoyaba una Cooperativa que tenia como
objetivo parcelar la tierra (Cooperativa Indigena Las Delicias 1978: 23), y aun hoy no las consideran
mayaele. Por otra parte, cuando en 1971 el INCORA comprd parte de la hacienda EL Chiman y en ella cred
una Empresa Comunitaria, que mas tarde se dividié originando la de La Chorrera, la comunidad organizada
bajo la autoridad del cabildo estuvo en desacuerdo por no considerarla mayaelg, lo que generé choques
entre el Incora, los comuneros y el cabildo. El tercer ejemplo cuenta cémo los guambianos enfrentados a la
escasez de tierra migraron al rio Naya donde nadie estorba la posesion de tierray ellos esperaban organizar
el Cabildo y a través del mismo buscar la constitucion de un resguardo en sus tierras. (Vasco, 1980:3). En
todos los casos sin el reconocimiento del gobierno propio.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



El movimiento indigena del Cauca: una reseia del andlisis del profesor Luis Guillermo Vasco

distintas del mayaels, basadas sobre todo en la propiedad privada y
por fuera de la autoridad del cabildo, como lo son la Cooperativa y las
Empresas Comunitarias, no solamente no garantiza la continuidad
de su existencia como sociedad diferenciada, sino que se convierte
en un factor mas de destrucciéon de la misma, de descomposicion
de lo propio, de integraciéon dentro de la sociedad colombiana, alli si
plenamente en forma de simples campesinos (Vasco, 1980, pp. 3-4).

En un texto posterior introdujo la concepcion de los paeces y guam-
bianos sobre la producciéon del conocimiento segun la concepcion que
establece que conocer es recorrer, lo que es posible con los pies y con la
mente. En dicha perspectiva el profesor Vasco realiz6 un primer recorrido
por el pais evidenciando la presencia de las mas de 80 grupos indigenas
diferentes que hablan cerca de 60 lenguas distintas, y otros grupos como
los afrocolombianos y otras minorias como los gitanos:

No son solo los indigenas, sin embargo, los que conforman étnica-
mente a Colombia. Los grupos negros o afrocolombianos ocupan
también, en un numero mas amplio, una gran parte de la geografia
mas calida, mas toérrida de nuestro pais, en las costas, en los valles
de los rios Magdalena, Cauca y Patia. También, todavia en el silencio,
como lo estuvieron hasta no hace mucho los indigenas y los afroco-
lombianos, otras minorias, como los gitanos, recorren o se sedenta-
rizan dentro de las fronteras de este territorio (Vasco, 1995b, p. 2).

Aunque pareceria que con la Constitucién politica 1991 por primera
vez en la historia de nuestro pais estos grupos alcanzaron su recono-
cimiento y respeto, para llegar alli debieron realizar un largo recorrido
desde la llegada de los espafioles que llevo a la disminucion de la poblaciéon
de los indigenas y afrocolombianos, no solo sometidos al permanente
despojo de sus territorios, al saqueo de sus riquezas y recursos humanos
y naturales, y su fuerza de trabajo, sino también a la persistente negacion
de su pensamiento y cultura, e ilustra la continuidad de esa politica en
el siglo XX citando diferentes presidentes de la republica como Rafael
Uribe Uribe en 1907, Guillermo Valencia en 1917, Laureano Gémez en 1929,
y el ministro Luis Lopez de Mesa en los anos 40, quienes se refirieron a
los indigenas como salvajes y barbaros, y a los negros como seres infan-
tiles, de espiritu rudimentario y otros denigrantes términos con los que
reiteraron la necesidad de asimilarlos a la sociedad nacional, o promover
su cruce con presuntas razas superiores para sacarlos de su postracion
cultural y fisiologica, para salvar el obstaculo que representa su posesion

[143 |



Frangois Correa

| 144 |

de territorios que guardan enormes riquezas impedidas de explotacion
para el supuesto beneficio del pais®.

Las ideas de las clases dirigentes:

permiten entender por qué los salvajes, los barbaros, los indios, —o
los indigenas, como eufemisticamente queremos llamarlos ahora—,
comenzaron a organizarse y a luchar otra vez a inicios de los afios
70, a dar la pelea en esa guerra de conquista... ” (Vasco, 1995b, p. 8)

Desde principios del siglo XX sucedio la insurreccion de Quintin
Lame y los indigenas del Cauca iniciaron el proceso organizativo por todo
el pais “para recuperar, como ellos mismos lo dicen, su tierra, su auto-
ridad y su cultura, con organizaciones especificamente indias” (Vasco,
1995b). En los afios 20 ensayaron organizaciones como los sindicatos o
las ligas campesinas sin resultados, hasta que los Arhuacos afirmaron “no
queremos que nadie use autonomias sobre nuestra autonomia’, y se orga-
nizaron como indios, con formas nuevas como los Consejos Regionales,
no para aislarse, sino “para tener en cuenta la desigualdad” (). Como lo dijo
el dirigente del Cauca Luciano Quiguanas: “Todos no somos los mismos....
entiendo que todo no es igual” (Bonilla, 1978, p. 10), declarando su organi-
zacion diferente de los ciudadanos individuales:

Antes, los que eran blancos, todos eran al pie de los grandes terra-
tenientes y, ain mads, los indigenas mismos. Entonces era, pues,
desigualdad. Y ahora, a través de la explotacion misma, se ha abierto
mucho dentro de la mente.... Ahora si un poco se ve media parte
igual.... No conocian, no sentian la explotacion, y eso era pues, que
no habia igualdad de conocimiento. Y todo el mundo, los explo-
tados —tanto los indigenas y los blanquitos victimas de la misma
explotaciéon— no sentian y no pensaban a luchar unidos. Entonces,
eso era, pues, la desigualdad. Era los blancos entre los blancos y los
indigenas entre los indigenas; entonces, eso era pues la desigualdad
(Quiguanas en Bonilla 1978; Vasco, 1995b, p. 8).

Cuando se considera el pensamiento, la concepcién y la vida indi-
gena, se constata “que no todo es igual, que todos tienen derecho, pero
no el mismo derecho, que hay derechos mayores y menores, segin las
circunstancias de la historia” (). Concepto que no se puede decir solo con
la voz, ni con el pensamiento, sino que hay que decirlo también con el

¢ En este texto el profesor Vasco también analiza las relaciones del movimiento indigena del Cauca con la
poblacion afrocolombiana.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



El movimiento indigena del Cauca: una reseia del andlisis del profesor Luis Guillermo Vasco

cuerpo: “Es para todos; esto es de nosotros y de ustedes también” (Vasco
et al. 1993, pp. 38-41). Sin embargo, cuando se cuentan las historias de la
Conquista, el pensamiento indio da una versiéon que nos parece extrana,
pero que se puede aclarar con una version guambiana:

... los espafioles vinieron a ocupar nuestras tierras y nosotros esta-
bamos dispuestos a compartirlas con ellos, pero ellos las querian
todas para si, por eso tuvimos que luchar, y luchamos durante siglos
y fuimos derrotados y, cuando nos derrotaron, nosotros les dimos el
derecho de ocupar estas tierras y, todavia hoy, las siguen queriendo
todas para si, no quieren compartirlas (Vasco, 1995b, p. 10).

Sin embargo, los indigenas reivindicaron la recuperacién y conser-
vacion de sus territorios, de sus propias autoridades, de sus usos y costum-
bres, de su pensamiento y cultura, y reconstituyeron sus resguardos y
cabildos que fueron legitimados en virtud de lo que luego llamarian el
Derecho Mayor: “.. el derecho de ser legitimos americanos, el derecho de
haber vivido y trabajado desde mucho adelante de los espafioles en estas
tierras” (). El profesor Vasco advierte:

Estoy seguro de que la idea de las poblaciones indigenas sigue siendo
esa: este oro es de nosotros y de ustedes también, este petréleo
es de nosotros y de ustedes también, esta agua es de nosotros
y de ustedes también; pero no es solo de ustedes ni es solo para
que la entreguen a otros y ni siquiera sea de ustedes. Ahi radica el
problema. No podemos seguir siendo un depdsito de recursos para
otros. El pensamiento de Lorenzo Muelas’ nos dice: venimos aqui
para que nos dejen participar en la construccion de este pais, porque
hemos participado y queremos seguir participando, no solo con
nuestro pensamiento, no solo con nuestro trabajo, sino también con
nuestros recursos, pero bajo ese criterio: esto es de nosotros y de
ustedes también; no con el criterio de: es solo de ustedes, y menos
aun cuando ustedes ni siquiera son ustedes. (1995, p. 17).

El caracter politico del movimiento indigena

A diferencia de quienes han considerado que el movimiento indi-
gena es un movimiento gremial, Vasco (2008, 2011) argumenta el caracter
politico del movimiento indigena en la reciente etapa . A fines de la década
del 60 y comienzos del 70, los indigenas se asociaron con el movimiento
campesino liderado por la Asociacion Nacional de Usuarios Campesinos

7 Tomado de la intervencién de Lorenzo Muelas en la Asamblea Nacional Constituyente de 1991.

[ 145



Frangois Correa

| 146 |

(ANUC). En el I Congreso Nacional de la Anuc de 1972 en Sincelejo se cred
la Secretaria Indigena cuyo primer secretario fue Trino Morales, uno de los
principales dirigentes del Consejo Regional Indigena del Cauca (CRIC), y
en muchas zonas los indigenas se organizaron como Comités de Usuarios
Campesinos. El Gobierno habia promulgado la Ley 135 de 1961y, para que
el campesinado accediera a las tierras, el Instituto de Reforma Agraria
(INCORA) estipulo que las tierras deberian garantizar su productividad
agricola o pecuaria. Algunos indigenas no aceptaron el acceso de tierras
que siguio la Anuc con la creacion de cooperativas, empresas comunitarias
y parcelaciones individuales establecidas para los campesinos mas pobres;
y mientras que la gente trabajaba unida pagaban la tierra y, mas tarde,
podrian disolverse titulandola de forma individual. Los campesinos aten-
dieron dicho requisito bajo la consigna de “la tierra para quien la trabaja”,
luchando por la tierra concebida como medio de produccion por medio de
la llamada invasion de haciendas, mientras que los indigenas la concebian
como recuperacion porque: “Son nuestras propias tierras que nos habian
arrebatado y las estamos volviendo a tomar en nuestras manos”. Asi, “los
campesinos luchaban por la tierra, y los indigenas luchaban por su tierra”

Algunos plantearon que las recuperaciones deberian ser para toda
la comunidad bajo la forma de resguardos; otros, como en Putumayo,
buscaron la transformaciéon de las “reservas” invadidas por colonos en
‘resguardos”, y aun otros no consideraban necesaria la productividad
econdémica porque no podian producir “riqueza”. Para los indigenas, la
recuperacion de tierras no se basaba en un mero criterio econémico. No
solo esas tierras habian sido suyas, sino que en ellas realizaban trabajos
que en muchas sociedades indigenas constituyen la base de la apropiacion
y utilizacion de las tierras, que en la antropologia suelen llamarse rituales
asociados con formas religiosas, que no eran reconocidos por el Estado.
Adicionalmente, la lucha indigena buscaba la recuperaciéon de sus auto-
ridades, el reconocimiento de sus cabildos como interlocutores validos
del Estado, el ejercicio de sus propias lenguas, que la educacién estuviera
a cargo de maestros indigenas y, también, la recuperacion, el respeto de
sus sociedades y culturas. Entonces, los indigenas vieron la necesidad
de crear una organizacion propia y en 1973 fundaron el Consejo Regional
Indigena del Cauca - CRIC.

Con el crecimiento del movimiento y la experiencia de lucha de sus
organizaciones, incluyendo terrajeros nasa y guambianos, acompanados
por algunos sectores de la sociedad colombiana, surgieron diferencias
sobre la estrategia del movimiento campesino generando el distancia-
miento con la ANUC y, a mediados del 70, en el IV Congreso de la ANUC
que se realizo en la Costa Atlantica, sucedi6 la ruptura. Sin embargo, la

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



El movimiento indigena del Cauca: una reseia del andlisis del profesor Luis Guillermo Vasco

escision no fue clara para la ANUC que consideraba a los indigenas como
campesinos, como también lo hacia el INCORA, y para algunos sectores del
movimiento indigena que pensaban que las diferencias solo eran culturales
y de segundo orden. Alin otros consideraron que sus reivindicaciones eran
meramente gremiales y, por consiguiente, el Consejo Regional Indigena
del Cauca (CRIC) era una asociacién gremial semejante a los sindicatos.
Ni la concepcion marxista sobre las clases sociales, ni las antropoldgicas
que apelaban a clanes/tribus, podian explicar las contradicciones con los
campesinos de la Anuc (Vasco, 2008; 2011).

Esa discusion sobre la caracterizacion también se dio al interior del
movimiento indigena e, incluso, algunos sectores de izquierda conside-
raron que los indigenas no tenian por qué tener una organizacion propia,
sino que debian pertenecer a la ANUC, vy, cuando triunfara la revolucion,
a ese gobierno le plantearian las reivindicaciones culturales indigenas
porque lo que en ese momento interesaba era la unidad basada en el
hecho de ser campesinos; para no dividir el movimiento algunos aceptaron
luchar como campesinos (Vasco, 2011). Sin embargo, a mediados de los
80 a peticion de los mayores del resguardo de Jambald, Victor Bonilla ya
habia escrito el texto Historia politica de los Paeces en el que demostro que
el movimiento no so6lo es producto de unas ideas e historia politica que
desde mediados de los afos 70s descanso en su propia organizacion, sus
propias luchas, su propia conciencia, y el conjunto de sus reivindicaciones
y las maneras como las plantearon, y se reconocieron como Movimiento
de Autoridades Indigenas y, mas tarde, como Autoridades Indigenas en
Marcha (Vasco, 2011).

Trasformaciones post-constitucionales del movimiento indigena

Una solucién que en apariencia resolvia el problema, fue adoptada
por una comision preparatoria de la Asamblea Nacional Constituyente de
1991, mayormente integrada por antropologos, que introdujo el reconoci-
miento de los indios como etnias o grupos étnicos, esencialmente basada
en la cultura, chocando con el movimiento indigena que se proponia recu-
perarlo todo: la tierra, la autoridad, y también la cultura (Vasco, 2011). En
la Constituyente esas dos posibilidades se plantearon y en la Constitucion
se habla de etnias, de pueblos, de comunidades indigenas, cuyo reconoci-
miento subyace en la cultura, aunque hay quienes consideran que permitio
a los indigenas constituirse como sujetos politicos.

Las organizaciones indigenas solicitaron al gobierno cupos de parti-
cipacion de sus representantes en la Asamblea Nacional Constituyente,
pero no fue suscrita por el gobierno y debieron apelar a la eleccion de

[ 147 |



Frangois Correa

| 148 |

sus candidatos por votacion popular y, con el respaldo de miembros de la
sociedad nacional, obtuvieron dos escafos en la Asamblea®. La propuesta
que presentd el Movimiento de Autoridades Indigenas a la Constituyente
demando6 el reconocimiento de dos aspectos fundamentales: el de los
indigenas como pueblos, y el derecho a su reconstruccion econdémica y
social. Pero el gobierno no estaba dispuesto a reconocer a los indigenas
como pueblos sino algunas de sus caracteristicas, siempre y cuando
estuvieran de acuerdo con la ley colombiana (Vasco, 2008). La Asamblea
Constituyente se convirtié en: “Una herramienta para darle piso concreto
a la consideracion de los indigenas como grupos étnicos...” (Vasco, 2011,

p-7).

El taita Lorenzo Muelas explico como después de meses de trabajo
en la Comision Segunda de la Constituyente que analizé las propuestas de
los representantes del movimiento indigena, el viceministro de Gobierno
aprobd una primera versiéon que acogia su reconocimiento como pueblos
y la reivindicacion sobre la reconstruccion economica y social de los indi-
genas. Pero, en la segunda votacién, que deberia aprobar la version final,
el ministro de Gobierno se opuso porque: implicaria el desmembramiento
del pais. Luego de su reelaboracion, la Constitucién termin6 por plasmar:
“una propuesta claramente integracionista, que incorpora los territorios,
las autoridades, los usos y costumbres, la educacion y el pensamiento
indigena de Colombia”. (Vasco, 1995b, p. 11). Sin embargo:

Cuando en 1991 se aprobd la nueva carta constitucional colombiana,

en la cual un amplio articulado parecio6 recoger las demandas que el
movimiento indigena venia levantando y por las que luchaba desde
hacia 20 anos, la mayor parte de la opinién publica, pero también las
organizaciones indigenas y quienes las respaldaban, manifestaron su
convencimiento acerca de que habia advenido una nueva era en la
situacioén de las poblaciones aborigenes que moran en Colombia, asi
como en las relaciones entre estas y la sociedad y el estado colom-
bianos. En consecuencia, consideraron que para avanzar por este
nuevo camino ya no habia que seguir la estrategia de la lucha sino la
de la concertacién y la participacion. (Vasco, 2002, p. 121).

8 Los constituyentes indigenas elegidos por votacién popular fueron Lorenzo Muelas Hurtado, miembro de
los misak y del movimiento de Autoridades Indigenas de Colombia (AISO, posteriormente AICO), y Francisco
Rojas Birry miembro de los emberd y representante de la Organizacién Nacional Indigena de Colombia
(ONIC), que incluia organizaciones negras, campesinas e indigenas del Pacifico y de las Islas de San Andrés
y Providencia. El gobierno acepté la participacién en la Asamblea con voz, pero sin voto, de Alfonzo Pefia
Chepe a nombre del Movimiento Armado Quintin Lame (MAQL) que se habia desmovilizado. Luego de
su trabajo en la Comision Segunda de la Asamblea Lorenzo Muelas suscribié “La propuesta indigena de
reforma Constitucional”, y Francisco Rojas “El proyecto de reforma a la constitucién politica de Colombia”.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



El movimiento indigena del Cauca: una reseia del andlisis del profesor Luis Guillermo Vasco

Integracidn territorial y econédmica

La Constitucion de 1991 también establecio la integracion territorial
y economica de los resguardos indigenas a la administracion nacional. La
propiedad del subsuelo y sus recursos pasan a ser del pais y su explotacion
corresponde al Estado. Los recursos no renovables —el agua, el aire, la
atmosfera, el espectro electromagnético, entre otros-, son de la nacion
y debe manejarlos el gobierno. El territorio que reconocio a los indigenas
es la delgada capa de tierra que constituye el suelo, y todo lo que hay por
debajo y por encima es de la nacion, y no pueden excavarlo, cortar sus
arboles, sacar oro o explotar petrodleo... nada de lo que esté sobre ella o
bajo ella les pertenece. La consulta previa, que se reduce a un simulacro
de negociacion, solo reconoce la cascarita en la que estan parados los
indigenas, y una serie de leyes emitidas con posterioridad al reconoci-
miento constitucional niegan la autonomia sobre sus territorios (Vasco,
1995b; 2008).

El Estado también desconoce el derecho de los indigenas a tener
economias propias, distintas del capitalismo, como fue discutido al
formular el Plan de Desarrollo del pais que en esa época planted una
Unica linea de desarrollo, aunque un documento CONPES establecio que
los indigenas tenian el derecho de ajustarlo segun sus peculiaridades
culturales, pero no economicas. “..para decirlo con breves palabras, la
Constitucion del 91 declaré integrados los indigenas a la sociedad nacional,
tanto desde el punto de vista territorial, como desde el punto de vista
economico y politico” (Vasco, 2008, p. 7). Ademas, la constitucion planteo
la apertura econdmica que induce la mercantilizacién de manera que
“todos los elementos de la vida indigena se convirtieron en mercancias’,
acompanada de la monetarizacién introducida a los resguardos por via de
las transferencias del presupuesto nacional, otro de los fundamentos de
la integracion econémica que después de la Constitucion el taita Lorenzo
Muelas propuso al Congreso su eliminacién porque estaba destruyendo
las sociedades indigenas (Vasco, 2011)°.

? El profesor Vasco advirtié que las transferencias de las rentas nacionales a los resguardos no solo aceleran
la integracion de las nacionalidades indigenas a la estructura econdémica, social y politica del Estado,
incrementando su dependencia del sistema capitalista que trasforma sus propios sistemas econémicos,
a menos que: “Las autoridades indigenas, respaldadas por la fuerza de sus pueblos, como ocurrié
durante veinte afios, reivindiquen y asuman su autonomia para manejar e invertir las transferencias en la
creacion de una base material propia que garantice la persistencia y consolidacién de la autonomia de las
nacionalidades indigenas en el futuro” (1998).

[ 149 |



Frangois Correa

[150 |

Integracidn politica

El profesor Vasco advierte que pareceria que la Constitucién del 91
reconocio la organizacion del movimiento indigena, sus logros y la conso-
lidacion de los derechos indigenas, asegurando su participacion en la
sociedad nacional con el acceso de representantes indigenas al Senado y
la Camara de Representantes, en las juntas directivas, alcaldias y concejos
municipales de distintos lugares del pais. Lo mismo pareceria indicar el
relativo respaldo oficial de sus dos principales organizaciones: la ONIC
y el Movimiento de Autoridades Indigenas, asi como la participacién de
sus representantes en entidades de caracter nacional como el INCORA,
el Consejo de Politica Indigenista, la Comision de Reordenamiento
Territorial y otras entidades oficiales (Vasco, 1995a, p. 3). Pero, al esta-
blecer que los resguardos hacen parte del ordenamiento territorial de la
nacion colombiana, y sus autoridades o cabildos son asimilados en calidad
de municipios, les incorpora como parte integrante de la estructura poli-
tico-administrativa del Estado, y de los instrumentos de poder politico de
la sociedad colombiana’®. Y cuando reconoce la Jurisdiccion Indigena de
acuerdo con sus usos y costumbres, le restringe a sus territorios, siempre
y cuando no esté en contradiccion con la Constitucion y la Ley. Su validez
depende de que las normas indigenas se rijan por los mismos principios
de la ley colombiana. Asi, la Constitucion culmina el proceso de despojo
que abrio la ley 89 de 1890 en la que el reconocimiento de los resguardos y
cabildos formaban parte de la transicion del proceso de integracion de los
indigenas a la vida “civilizada” (Vasco, 1995a; 1995b, 2011).

Por otra parte, indigenas de distintas nacionalidades y regiones
fueron nombrados como funcionarios de gobiernos departamentales y
municipales en sus diversas dependencias. Y los cabildos y asociaciones
de cabildos, que fueron creados por el Estado, pasaron a ser gestores de
los planes y proyectos oficiales auspiciados por gobiernos extranjeros o,
indirectamente, por medio de organizaciones no gubernamentales de
esos paises, y por fundaciones que aparecen como entidades cientificas
en defensa de derechos humanos, formando parte de una nueva estrategia
de dominacién neoimperialista (Vasco, 1995a). Ademas, la Constitucion
plantea el reconocimiento de derechos de forma individual, como dere-
chos de las personas; la nocion de “participacion”, que a finales de 1970
lleg6 de Cuba a través de médicos que la introdujeron al Servicio de Salud
de Colombia, posteriormente fue ampliada a otros campos que alcanzaron
la participacién politica, y después de la Constitucion, con las mesas

1 Tal como sucedio con la Secretaria Indigena de ese departamento que pasé sus funciones y presupuesto a
la Organizacion Indigena de Antioquia (1995a: 2).

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



El movimiento indigena del Cauca: una reseia del andlisis del profesor Luis Guillermo Vasco

nacionales y regionales que se crearon con representantes del gobierno
y las organizaciones indigenas para solucionar sus problemas (tierras,
educacion, salud...), que adoptaron la “concertacion” que desmovilizé al
movimiento indigena (Vasco, 2011).

Fragmentacion del movimiento indigena

El movimiento indigena pasé a organizarse y dar sus luchas a nivel
local, maximo a nivel regional ~como en el Cauca-, o en Bogota, cerca del
gobierno central, para actuar en el plano nacional que ha traido varias
consecuencias. En el Cauca, el Comité Ejecutivo del Consejo Regional
Indigena del Cauca (CRIC), que no era una instancia de autoridad propia,
ni de poder comunitario, se dijo que era supra étnico aunque se desgarro
por el tironeo entre dos polos: paeces y guambianos. En su seno estaba
el germen de un poder, una direccion separada de las comunidades.
Resultado de lo cual el movimiento se escindio en dos sectores: los que no
sin dificultades se mantuvieron actuando en los niveles regional y local,
comunitario y nacionalitario, especialmente el Movimiento de Autoridades
Indigenas del Suroccidente, y los que tomaron como eje de accion niveles
cada vez mas amplios hasta llegar a todo el pais encabezados por el Comité
Ejecutivo del Consejo Regional Indigena del Cauca (CRIC) que se conver-
tirfa en la Organizacion Nacional de Indigenas de Colombia (Vasco, 1995a).

El Movimiento de Autoridades Indigenas de Colombia abri6 una
sede nacional permanente en Bogota con el fin de atender tramites de
distintos dirigentes y manejar proyectos oficiales y ayudas econdmicas
provenientes de organizaciones no gubernamentales y otras fuentes de
financiacion. A través de las cuales han penetrado a las comunidades
proyectos de todo tipo que, aunque afirman ir en su provecho, tienen el
papel fundamental de llevarlas por el camino de la integracion. Por esta via,
el gobierno ha ido recuperando los movimientos y autoridades indigenas
para su propia politica integracionista y desarrollista con la ilusién de la
concertacion que acepta esa nueva dominacion bajo la forma de “demo-
cracia” La cooptacion de las sociedades indigenas por parte del Estado les
convirtié en eslabones de su propia estructura conduciendo a la creacion
de una élite indigena separada de las comunidades y de las condiciones
propias de la vida comunitaria (Vasco, 1995a)

Muchos de los participantes del movimiento comenzaron a disgre-
garse, aunque muchos otros llegaron, tanto indigenas como solidarios y
algunos dirigentes y comunidades timidamente han empezado a rechazar.
Poco a poco la lucha se ha ido debilitando dando paso a la estrategia de
concertacion, negociacion y convivencia con el gobierno, en bisqueda

| 151 |



Frangois Correa

[152]

de beneficios personales mas que la obtencién de cosas que realmente
favorezcan a las comunidades de base (Vasco, 1995a). Aunque el contacto
directo de pisar la tierra es un factor fundamental de conocimiento y
transmision de la historia, su pérdida, dicen mayores, se debe a que los
jovenes ya no caminan. Sin embargo, las marchas, que son herramientas
de lucha, de movilizacion, de consolidacion y creacién del movimiento,
durante los afios 80 y parte de los 90 sucedieron a nivel nacional y todavia
se realizan dentro de distintos territorios y resguardos (Vasco, 2011).

El profesor Vasco considerd que algunos aspectos puntuales de la
Constitucion pueden ser aprovechados por los indigenas, en particular,
la declaracion de los resguardos como Entidades Territoriales Indigenas
(ETIS) siempre y cuando sean reivindicados por su territorialidad, y no
meramente como una jurisdiccion. En cuanto la gente retome su organi-
zacion y sus luchas, podrian constituir un instrumento fundamental no a
través de la negociacion o la concertacion, remedos de participacion, sino
como habia proclamado el movimiento: “El CRIC somos las comunidades
organizadas y en lucha” (Vasco, 1995b; 2008).

... si los movimientos y las comunidades indigenas se organizan y
luchan, pueden encontrar en ese articulo constitucional" una base
para fortalecer y desarrollar sus territorios, como lo encontraron en
la ley 89, ley que no se habia cumplido sino en aquellas partes que
decian que se podian disolver los resguardos y parcelarlos, ley que la
lucha indigena obligé a respetar (Vasco, 1995b, p. 13)

En 2011 Vasco explico la importancia de las Entidades Territoriales
Indigenas de esta manera:

... porque uno de los resultados mas importantes de todos los
procesos de conquista, colonizacion y republica ha sido la atomi-
zacion de estos pueblos. Los resguardos, pese a que protegieron los
territorios indigenas, responden a la politica de desmembracion y
atomizacion de los pueblos indigenas en unidades mas pequenas,
las llamadas parcialidades, que muchas veces se confrontan entre si
por un metro de tierra; las ETIs dan la posibilidad de reunir en una
ETI los resguardos, las reservas y las comunidades tradicionales de
un pueblo en una sola unidad territorial, bajo una sola autoridad,
proceso que seria clave en un camino de reconstruccion, de restau-
racion de su integridad. (Vasco, 2011, p. 12)

1 Serefiere al articulo de la Constitucion que consagra los territorios indigenas como Entidades Territoriales
(Const. 1991: Art. 286, 329).

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



El movimiento indigena del Cauca: una reseia del andlisis del profesor Luis Guillermo Vasco

Aunque el profesor Vasco afirma que es claro que hay que revertir
los resultados de 500 afios de dominacién, no encuentra que estén dadas
las condiciones necesarias porque los indigenas todavia conciben sus
problemas y su futuro a partir de pequenas comunidades, lo mismo que
sus autoridades; la atomizacién de los guambianos y los nasas no permite
pensar que podria suceder en un futuro cercano. “Solamente un trabajo
arduo y prolongado en direccion a la reconstruccion de los pueblos indi-
genas podria permitir su reunificacion, en primer lugar, su autonomia o, al
menos, la lucha por conseguirla, como resultado” (Vasco, 2011, p. 12).

Los argumentos del profesor Luis Guillermo Vasco ofrecen
herramientas conceptuales para el analisis de los pueblos indigenas de
Colombia y el reconocimiento de sus derechos colectivos en su relacion
con la sociedad nacional y el Estado. Compromete la participacion en sus
luchas y una metodologia que incorpora la experiencia y orientaciéon de
los pueblos indigenas lideradas por sus propias autoridades. Su concep-
tualizacién sobre los grupos indigenas como nacionalidades minorita-
rias controvierte su asimilacion como campesinos, el énfasis en criterios
culturales y devela el caracter politico del movimiento social mas alla de
reivindicaciones gremiales. Advierte que el reconocimiento formal de los
derechos indigenas que, con la Constitucion de 1991 pretendia conso-
lidar la incorporacion de las organizaciones indigenas a las estructuras
administrativas del Estado termina por revelar su pretension de mantener
subordinadas sus comunidades bajo el control del sistema capitalista. Su
analisis constituye un llamado al respeto de la diversidad sociocultural de
la sociedad colombiana y al reconocimiento de la autonomia del proyecto
politico de los pueblos indigenas.

Referencias

Cabildo de Guambia. (2008). Sequndo Plan de Vida. De pervivencia y crecimiento misak.
Mananasrgkurri mananasrgnkatik misak waramik. Guambia. Cauca.

Dagua Hurtado, A., Aranda, M. y Vasco, L. G. (1998). Guambianos. Hijos del aroiris y del agua.
Fondo Editorial CEREC y Fondo Promocién de la Cultura. Dagua Hurtado, A., Vasco
Uribe, L.G. (1999). Somos raiz y retofio. Coleccion Historia y Tradicion Guambianas.
No. 1. Cali. http://www.luguiva.net/%5C/admin/pdfs/SOMOS%20RAIZ%20Y%20
RETONO.pdf

Vasco, L. G. (1980). La lucha guambiana por la tierra: sindigena o campesina? Publicado en
Letras de tierra. No. 2, Bogotd, 1980, p. 55-66.

Vasco-Uribe, L.G. (1982). Nacionalidades Minoritarias en Colombia. En: Entre Selva y Pdramo.
Viviendo y pensando la lucha india. ICANH.

[153]



Frangois Correa

| 154 |

Vasco-Uribe, L.G. (1987). Objetividad en antropologia: una trampa mortal. En Entre Selva
y Pdramo. Viviendo y pensando la lucha india. ICANH. http: //www.luguiva.net/
admin/pdfs/ENTRE%20SELVA%20Y%20PARAMO.%20VIVIENDO%20Y%20
PENSANDO%20LA%20LUCHA%20INDIA.pdf

Vasco, L.M. (1989). Nacionalidad y etnocidio. Politeia, 1(4).

Vasco-Uribe, L.G. (1991). Autonomia y poder local. Ponencia para el Seminario Taller sobre
“Reforma Descentralista y Minorfas Etnicas”. E.S.A.P,, febrero 14-16, 1991. Publicada en
Varios autores: Colombia multiétnica y pluricultural. Memorias del Seminario Taller
sobre Reforma descentralista y minorias étnicas en Colombia. Escuela Superior de
Administracion Puablica, Documentos ESAP, Bogota, 1991, p. 149-156.

Vasco-Uribe, L.G. (1993). En el segundo dia, la gente grande -numisak- sembro la autoridad y
las plantas y, con su hijo, bebid el sentido. En F. Correa (ed.). Encrucijadas de Colombia
Amerindia. Instituto Colombiano de Antropologia e Historia. Bogota.

Vasco-Uribe, L.G. (1995a). El movimiento indigena de hoy frente a lo nacional. Escrito en
noviembre de 1992 como carta para su discusion entre indigenas y solidarios del
Movimiento de Autoridades Indigenas del Suroccidente. En Lecturas de la Cdtedra
Manuel Ancizar: Colombia Contempordnea. Universidad Nacional de Colombia.

Vasco-Uribe, L.G. (1995b). La lucha por las siete llaves (Conferencia en la III Catedra Manuel
Ancizar: “Colombia contemporanea”, Universidad Nacional de Colombia, 1995). En S.
Franco (ed.). Colombia contempordnea (pp. 237-266). ECOE-IEPRI].

Vasco-Uribe, L.G. (1997). Politica, autonomia y cultura a finales del siglo xx. (Ponencia) En
Del olvido surgimos para traer nuevas esperanzas —La jurisdiccion especial indigena—
(pp. 321-326). Defensoria del Pueblo-Consejo Regional Indigena del Cauca/CRIC-
Ministerio del Interior, Direccién General de Asuntos Indigenas.

Vasco-Uribe, L.G. (1998). Transferencias presupuestales y sociedades indigenas en Colombia
(¢Una vision pesimista?). Kabuya. (9), 8-10. Vasco-Uribe, L.G. (2002). Nacionalidades
minoritarias en Colombia. En Entre Selva y Pdramo (pp. 173- 183). ICANH.

Vasco-Uribe, L.G. (2006). El marxismo clasico y la caracterizacién de lo indigena en
Colombia. Tabula Rasa, (5), 17-42.Vasco-Uribe, L.G. . (2008, septiembre 9). El sombrero
del ahogado: la constitucion del 91 [Conferencia]. Intervencion en la Catedra Jorge
Eliecer Gaitan: “Naciones Indigenas en los Estados Contemporaneos”, Universidad
Nacional de Colombia, . (Grabacién y transcripcién de Sandra Milena Diaz Fajardo).

Vasco-Uribe, L.G. (2011, mayo). Constitucion del 91: integracién juridica de las sociedades
indigenas a la sociedad nacional colombiana [Conferencia]. (Transcripcién revisada y
corregida de la intervencion en el Foro “Etnicidad, desigualdad y diversidad: 20 afios
de la Constitucion del 91", convocado por el colectivo Universidad Critica y moderado
por Nathaly Granados Uribe y Camilo Mamian, en la Universidad Externado de

Colombia en mayo de 2011).

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 135-154



