ARTICULO DE INVESTIGACION CIENTIFICA Y TECNOLOGICA
Recibido: 25 de junio de 2025. Aprobado: 25 de julio de 2025.
DOIL: 10.17151 /rasv.2025.27.2.4

Pedagogia de la confrontacién: rutas metodologicas
para hacer y ensefiar antropologia

Pedagogy of confrontation: methodological routes ANDRES FELIPE

for doing and teaching anthropology OspiNa-ENcIsO
Universidad Pedagégica y

RESUMEN Tecnoldgica de Colombia

Este trabajo propone una reflexién alrededor de la  Tunja, Colombia.

pedagogia de la confrontacion, proceso de debate

y aprendizaje propuesto en los ambientes acadé- = andres.ospinad2@uptc.edu.co

micos y antropoldgicos por Luis Guillermo Vascoa @ ORCID: 0000-0003-3871-2700

partir de los aprendizajes caminando el territorioy =~ € Google Scholar

recogiendo los conceptos en la vida que desarrollé

con el pueblo indigena guambiano, acompanando

sus procesos de recuperacion de la historia y el

territorio. Esta experiencia dio paso a una practica

de formacion en generaciones de antropologos

de la Universidad Nacional de Colombia, y de alli

se ha extendido a etnodgrafos y docentes dentro

y fuera de los programas de antropologia que le

siguen buscando el lado a la enseflanza de una

antropologia que “sepa pararse” en medio de una

realidad formativa que privilegia la abstraccion y

el discurso por sobre las relaciones materiales de

existencia y el valor de la practica en los procesos

de aprendizaje.

Palabras clave : antiantropologia,
enseflanza de la antropologia, pedagogia
de la confrontacion, Luis Guillermo
Vasco (fuente: Tesauro de Unesco)

Cémo citar este articulo:
Ospina-Enciso, A. F. (2025). Pedagogia de la confrontacién: rutas metodoldgicas para hacer y ensefar
antropologia.Revistade Antropologiay Sociologia: Virajes, 27(2), 51-72. https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.4

ISSN 0123-4471 (Impreso) ISSN 2462-9782 (En linea)

51


https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.4
https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.4
https://orcid.org/0000-0003-3871-2700
https://scholar.google.com/citations?user=CT4CIokAAAAJ&hl=en 

Andrés Felipe Ospina-Enciso

52|

ABSTRACT

This work proposes a reflection on the pedagogy of confrontation, a
process of debate and learning proposed in academic and anthropological
circles by Luis Guillermo Vasco, based on the lessons learned while walking
the territory and gathering concepts from the life he developed with the
Guambiano indigenous people, accompanying their processes of recove-
ring history and territory. This experience gave rise to a training practice
for generations of anthropologists at the National University of Colombia,
and from there it has spread to ethnographers and professors within and
outside of anthropology programs who continue to seek out an anthropo-
logy that “knows how to stand” in the midst of a formative reality that privi-
leges abstraction and discourse over the material relations of existence and
the value of practice in learning processes.

Key words: anti-anthropology, teaching anthropology, pedagogy of
confrontation, Luis Guillermo Vasco (source: Thesaurus Unesco)

Introducciéon

a confrontacion del pensamiento que tienen los grupos indi-

genas entre si mismos, con los funcionarios de estado, con

el pasado colonial, con otros grupos indigenas, con el poder
politico y econdmico, con el antropologo, y en general, con el otro, es
un proceso formativo en el que las discusiones con quien no es como
uno, generan comprensiones y aprendizajes de experiencias de mundo,
ya sean reciprocas, propias, diversas. Este proceso sucede mediante una
practica o, en clave de Marcel Mauss, un estilo o una técnica corporal:
para confrontar hay que saber pararse y saber recorrer el mundo, esta es
la base de todo proceso de conocimiento y comprensién de la realidad.

Luis Guillermo Vasco, junto al pueblo guambiano, trabajé y aprendio
a hacer antropologia asumiendo este tipo de practicas en los afios setentay
ochenta del siglo pasado, y las implement6 en sus clases en la Universidad
Nacional de Colombia. En los salones y otros espacios de trabajo colectivo,
genero debates, puntos criticos de discusion y comprension de problemas
tanto de la disciplina como de la actividad politica del Departamento de
Antropologia, mas en una época -cuando Vasco ejercié como docente
entre los anios 70, 80 y 90 del siglo XX~ en la que la movilizacion politica y
el compromiso intelectual mediaban la forma de aprender y hacer de los
antropoélogos y antropologas.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y enseiiar antropologia

De este modo, Vasco planted sus bases para que la confrontacion
de ideas fuera una apuesta de trabajo y de orientacion metodolédgica de
la antropologia que ensefiaba y del trabajo antropolégico que ejercia,
mediante una préactica del cuestionarlo todo, y no dar nada por sentado,
como lo explica Diaz (2025) en este volumen, desde la formacion de frente
e implacable a punta de preguntas que incomodaban y exigian moverse
que recibi6 de Vasco. Estas preguntas afirmaron y dieron lugar a su expe-
riencia como etnografa que tomo posicion en los procesos pedagogicos
en primera infancia, con y a pesar de Vasco.

Este articulo propone explorar los alcances de la mediacion forma-
tivay el aporte a los procesos de educacion en antropologia que brinda la
pedagogia de la confrontacién, especialmente en los tiempos de hoy, en el
que los modos y el alcance de la formacién antropologica dentro y fuera
de los programas de antropologia en Colombia son relativos, por no decir
inciertos.

Esta reflexion se hace pertinente en dos dimensiones: la primera,
resalta un conflicto continuo de formacion donde los estudiantes de
antropologia en los diferentes programas que hay en el pais demandan
de sus profesores que sepan ensefar la antropologia, con visiones y posi-
ciones claras, y a problematizar la forma en que se ensefa, y que no solo
se dediquen a redundar en conocimientos mayoritariamente calcados
de las antropologias metropolitanas, y a reiterar lugares comunes de la
estructura disciplinar; y la segunda se refiere a la tradiciéon de produc-
cion antropoldgica por fuera de los programas de antropologia hecha
por no antropoélogos, que también demanda rutas formativas claras y en
correspondencia con problemas antropologicos que incidan en forma-
ciones profesionales y sociales mas alld de la disciplina antropologica.
Como resultado, el manuscrito propone alternativas para la formacion
antropologica que dialoguen con los asuntos claves de la “confrontaciéon”
vasquista y su posibilidad como practica antropolégica en la generacion
de conocimiento antropologico.

La antropologia de corte vasquista

Luis Guillermo Vasco salié hace mas de dos décadas de la Universidad
Nacional, y para quienes entramos a estudiar antropologia después de
su salida en la primera década de los 2000, su nombre era un referente
ausente, sobre el que los profesores del departamento tenian anécdotas o
criticas qué comentar, pero del que no hacian referencia sobre su apuesta
formativa, y la incidencia de su ensefianza sobre las generaciones mas
recientes de antropdlogos. Los profesores mas viejos del departamento de

[53]



Andrés Felipe Ospina-Enciso

54|

Antropologia tenian algtin apunte desagradable sobre su forma de vestir,
sobre lo agrio de su caracter, respecto a las peleas que tenia cazadas
con otros profesores o estudiantes, pero poco contaban sobre su rol
como antropologo y docente del programa donde estos otros también
ensenaban.

En general, los profesores de antropologia no hacen referencia a
las formas en que sus colegas -y ellos mismos- ensefian la antropologia.
En lineas globales, no existe en los profesores de antropologia lo que se
conoce como situar la practica pedagdgica, experiencia fundamental en
la ensenanza de las ciencias sociales (Rodriguez de Moreno, 2002) y la
reflexion sobre su quehacer pedagdgico. Por lo general, esta labor se
destina a los profesionales de la educacion, pero no a los profesionales
de las ciencias humanas. Maximo se piensa en la educacién como tema
de estudio en antropologia, sociologia y otras disciplinas, pero no es
frecuente la reflexion sobre cdmo se ensenan las disciplinas en el seno de
las disciplinas y en el oficio de quienes las ensenan.

Es paraddjico que la antropologia en Colombia no tenga en su
dimension disciplinar la reflexion de su practica formativa, mas cuando los
primeros ejercicios de formacién antropoldgica en el pais tuvieron lugar en
el proyecto educativo de la Escuela Normal Superior a mediados del siglo
XX. Es decir, que las primeras formaciones en antropologia se hicieron en
el marco de una escuela de formacion para maestros. No obstante, en la
posterior profesionalizacion de la antropologia, con los programas de la
Universidad de los Andes creado en 1964, el de la Universidad de Antioquia
en 1966, el de la Universidad Nacional creado en 1967, la Universidad
del Cauca en 1970 y la seguidilla de creacién de nuevos programas de
antropologia que siguié desde finales de los noventa hasta la década de
los 2000', no ha sido un problema capital pensar la forma en que se ensefa
la antropologia, y tampoco se han dedicado esfuerzos a generar didacticas
de la antropologia, o procesos de reflexion sobre como los antropologos
enseflamos la disciplina y sus formas de trabajo. Recuerdo como los
compaieros de mis estudios de posgrado en la Universidad de los Andes
comentaban en los pasillos que en ese departamento de antropologia
(pero lo mismo podria aplicar a otros programas de antropologia) habia
excelentes hojas de vida, pero no muy buenos profesores.

1 Los origenes de los demds programas activos de antropologia se complementan con esta tentativa linea
de tiempo. El programa de antropologia de la Universidad de Caldas se crea en 1998, la Universidad del
Magdalena en el 2000, el de la Universidad Externado en el 2002, el de la Pontificia Universidad Javerianay el
de la Universidad del Rosario en el 2005, el de la Universidad ICESI en 2006, el de la Fundacién Universitaria
Claretiana en 2014, el de la Universidad de Santander en 2018; y la Universidad Surcolombiana en 2019.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y ensefiar antropologia

Si hay algunas consideraciones respecto a los temas que se ensefian
en diferentes momentos de la historia, disciplina y sobre el estilo de la
practica antropolégica (Tocancipa-Falla, 2016), asi como la reflexion sobre
la apertura e ingreso a los programas de antropologia de otras identi-
dades étnicas que practican y ensefan la disciplina (Meneses, 2016). Sin
embargo, no contamos con referentes claros y practicas especificas sobre
la ensefianza de la antropologia en Colombia, por lo que el proceso de
Vasco alrededor de su pedagogia confrontadora puede ser, aparte de ilus-
trativo, motivador para situar reflexiones y experiencias propias en pro de
ensenar la disciplina.

Regresando a Vasco si existian referencias respecto a su oficio
como antropélogo y como maestro, solo que en otro tipo de profesores, a
la sazén jovenes. Aquellos habian sido estudiantes de él y habian compar-
tido, como discipulos o testigos, sus formas de trabajar y ensefiar?. En esos
profesores jovenes habia un interés en la figura de El Vasco, anteponiendo
el articulo al nombre, como un modo de llamar a quien se encuentra en
el panorama de intereses comunes y es familiar en el trato. Los jovenes
docentes seguian los movimientos de Vasco en otras universidades en
las que ensefid después de salir de la Nacional, habia un interés sobre
Sus pasos y su persona, sobre su figura como antropdlogo retirado que
habla con determinacion sobre los errores de los antropologos actuales.
No es gratuito que estos profesores, que ahora ya no son tan jovenes y
que ademas viven en los tiempos de esta antropologia incierta, dirijan sus
reflexiones y preocupaciones sobre la figura de este profesor, también
llamado militante, confrontador y, hasta mito, y que avancen en la distin-
cion de la potencia antropolédgica de Vasco por encima del amor y los
odios que despierta.

Nosotros, los estudiantes de la época, escuchamos de esos jovenes
docentes vinculados de forma ocasional y precarizada al Departamento de
Antropologia de la Universidad Nacional, que Vasco era, junto a Guillermo
Paramo Rocha, un referente mistificado, una figura religiosa (como dice
Paramo que percibia a Vasco) de la disciplina®. La forma en que apren-
dimos antropologia estaba directamente vinculada con las propuestas
conceptuales y metodoldgicas de ambas figuras que se extendian a las

2 Entre estos docentes destacan tres que participan de este volumen, Luis Alberto Suarez Guava en calidad
de editor, Carlos Guillermo Paramo y Mauricio Caviedes como colaboradores. Estos no necesariamente
se reconocen como vasquistas, pero en su desarrollo como antropélogos y docentes de antropologia
han situado sus practicas y sus reflexiones en clave de varios de los referentes que Vasco ha propuesto.
Manifiesto y continuidad de esto es la presente edicion.

3 Losseguidores de ambos profesores se afiliaron a los bandos de los Vasquistas y Paramistas, las discusiones
de fondo consistian en qué era ser antropélogo, el caracter politico de la formacién y la profesién, el
compromiso con la teoria o con la praxis presentes en el trabajo de campo o las discusiones conceptuales.

|55]



Andrés Felipe Ospina-Enciso

|56 |

formas y enseflanzas de estos nuevos docentes que, con el tiempo, fueron
concibiendo su propio tono*.

Eran tres los referentes clave de la formacion de elementos
vasquistas en estos docentes. 1. Que la antropologia es un trabajo que
parte del hecho emergente del trabajo de campo como referente de toda
accion de conocimiento antropologico. 2. Que el trabajo del antropdlogo
debe ser una labor comprometida con las visiones y apuestas politicas de
los grupos sociales donde tiene lugar ese trabajo y debe tener como resul-
tado la transformacion de la realidad a favor de dichos grupos partiendo
de investigaciones que tengan lugar desde los problemas e intereses de
estos grupos y sus visiones de mundo. 3. Que la materialidad es la base del
pensamiento, y que en los cimientos de las bases concretas y materiales
de la realidad toman forma las cosmologias, las visiones y el conocimiento
de las poblaciones. Estos elementos ratifican o trastornan las condiciones
del mundo, estableciendo escenarios de dominacién o de transformacion
liberadora. Tales perspectivas del trabajo coinciden con los postulados de
las manos sucias y la barriga llena en el trabajo de campo antropolédgico
(Suarez, 2021), la discusion alrededor de las antropologias comprometidas
con los pueblos indigenas y sus procesos organizativos (Caviedes, 2002;
2007), y en cierto modo, el mito de la selva y la frontera como hecho trans-
gresor y antinatural del orden constituido (Paramo, 2009).

Ahora bien, varios de los que hemos seguido la ensefianza de estos
profesores nuevos —ahora no tan nuevos- y en la actualidad enseflamos
antropologia, dentro o fuera de programas de antropologia, encontramos
que en nuestras practicas y reflexiones los postulados del trabajo en
antropologia de Vasco, provocan y acompanan las formas de pensar, hacer
y ensenar antropologia. Entre otros referentes mas visibles y hasta cierto
punto hegemonicos, un conjunto de trabajos despunta en antropologias
que, aunque no tengan la intencion de denominarse vasquistas, si se
acercan a varios de los referentes hasta el momento enunciados. Guzman
(2021), al indagar por las formas en que se ensefia a hacer el mundo, por
medio del trabajo en las faldas y en los caminos del norte del Tolima,
sefiala que la gente ensefia a los antropologos cémo son las cosas en tanto

4 Cada uno de estos docentes fue encontrando su balance reflexivo y escritural. Luis Alberto Sudrez Guava,
concilié en sus cursos de Marxismo y Estructuralismo con las formas del trabajo de campo etnografico,
como un modo de trabajo que dialoga con el trabajo de la gente, trabajo que transforma la vida y
produce conocimiento del mundo. Mauricio Caviedes, en su trabajo alrededor de procesos educativos con
pueblos indigenas del Cauca y practicas politicas y organizativas préximas a la antropologia militante y la
antropologia apdcrifa cuestiona las formas de hacer antropologia en donde el antropélogo se beneficia de
los conocimientos del otro y los “tranza” como valor de uso en el juego académico donde a nombre de la
discursividad sobre la otredad se cosifica al otro. Y Carlos Paramo, quien con el problema del mito de la
frontera en Occidente, y las formas de lo sagrado en el mundo andino, problematiza las formas del terror,
la violencia y el dominio que genera el capitalismo voraz sobre los mundos indigenas.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y enseiiar antropologia

las hacen, por eso es tan importante la labor, el caminar, el trabajo en
las sociedades con quienes adelanta su investigacion. Anzola (2017) por su
parte, con el trabajo de la finca, presenta la manera en que el trabajo lo
hace a uno y consagra la experiencia de ser en el mundo en la medida en
que se considera el trabajo del otro, pues al negar el trabajo del otro, se
niega a la persona y su conocimiento.

Por su lado Alzate y Suarez (2024), al indagar por los origenes del
culto de la virgen de Las Lajas en Narino, se centran en las materias de
las que se encuentran hechas los llamados y las presencias de la mestiza
—-que es como los indigenas llaman a la virgen- que desde las lajas llama
a los fieles para que en esas mismas lajas asienten su culto. Con esto, los
autores dan a entender que el culto mariano es un asunto mas centrado en
las cosas de las que emanan, desde su propia materialidad, las formas del
culto. El culto es producto de confluencias materiales tacitas producidas
por fuerzas irresistibles que hacen que los fieles se queden en las Lajas
y, en cierto modo, también quienes con los fieles investigan; todo esto
ocurre en medio del peso y la gravedad como circunstancias generales de
la vida. Gonzalez (2023), en su trabajo sobre la alfareria de la Chamba, en
el Guamo (Tolima), presenta las formas de trabajar y ensefiar a trabajar, en
actos como el catear que condensan actitudes de formacién y de inves-
tigacion alrededor del hacer alfarero, generando relaciones de formacion
y transformacion de alfareros, alfareras y materiales en lo que el autor
denomina “la vida del barro”

Cabe decir que estas indagaciones, centradas en la vida de las cosas
y las formas del mundo material, dialogan, mas no coinciden, con los
ontologismos en boga que en los dltimos anos de la produccion antro-
polodgica se han enquistado en el discurso antropoldgico (Suérez, 2019).
Aunque tiene su centro de interés en el lugar de las cosas, estos trabajos
no se centran en la agencia transhumana de las cosas y su caracter onto-
logico. A proposito, Vasco cuestiona que lo que las modas posmodernas
de los ultimos afos ponen en el centro de la jerga antropologica, €l ya
lo habia dicho décadas atras y que no es ninguna novedad decir que la
materia, lo concreto, es la base de las relaciones sociales (Vasco, 2007). En
consecuencia, Vasco y los que lo han sucedido en esta apuesta de trabajo
antropologico, desnudan los vacios de reconocimientos y reivindicaciones
de la antropologia posmoderna (Ospina, 2019). Vasco sefiala ademas que
la alharaca contemporanea alrededor del lugar de las cosas tiene mas que
ver con las condiciones del pensamiento abstracto y formal de Occidente,
antes que con el reconocimiento de las cosas como referentes cargados
de vida social.

[57]



Andrés Felipe Ospina-Enciso

|58 ]

Partiendo de esta secuencia entre el materialismo que retoma Vasco
del marxismo y el lugar de las cosas que ensenan sobre el mundo -en la
medida en que se trabaja con el mundo-, podemos argumentar que hay
una continuidad entre los planteamientos del trabajo antropologico de
Vasco y autores vigentes y presentes —en sus investigaciones, escritos y
argumentos— que ensefan y trabajan la antropologia actual. Sin embargo,
esto no quiere decir que la antropologia del presente sea vasquista, ni
que tengamos un sello de identidad del trabajo antropologico en el que
los referentes de la antropologia de Vasco estén a la orden del dia. Por el
contrario, la deriva del oficio y la reflexién de nuestra antropologia son
cronicas y son criticas.

Elestiloiconoclasta de la antropologia de Vasco mas bien ha causado
y causa sospecha en las viejas y las nuevas antropologias ~hegemonicas
todas-. La antropologia, por tradicion disciplinar y por constitucion
moral, ha sido mas proclive a la conservacion de légicas y relaciones de
poder que a los quiebres o transformaciones en las relaciones sociales y
de conocimiento. Bien dice Vasco que, para hacer el trabajo de campo,
se puede comenzar por desaprender todo lo que nos han ensenado en
la carrera de antropologia porque esto no sirve a la hora de establecer
relaciones con las personas y sus propias formas de conocimiento.

La antropologia convencional es proclive a mantener las rela-
ciones de dominacién y colonizacién de las sociedades modernas que la
han creado y soportado en el tiempo. Incluso, cuando las apuestas del
conocimiento cambian, como bien ocurrié con el giro lingtistico en la
segunda mitad del siglo XX y méas recientemente con el giro ontologico,
las transformaciones solo se hacen en el plano discursivo, mientras que
las practicas en el orden del conocimiento siguen siendo jerarquicas y
dominantes.

Por eso es comprensible que la antropologia con tufo vasquista no
sea referente —tampoco considero que ese sea el interés inicial de Vasco a
la hora de proponer estas formas de trabajo- en las antropologias contem-
poraneas, y tampoco en las denominadas antropologias criticas o de corte
decolonial. Sin embargo, en los tiempos presentes, en los que la apuesta
antropologica esta mas dirigida a la producciéon desmedida de textos
vacuos y a la lectura revisionista de viejos problemas reencauchados en
dosis de novedades teoréticas, no esta mal y no estd de mas proponer
las intenciones de Vasco con el propdsito de tangibilizar el oficio antro-
polégico, asi como sus formas de ensefanza. Para esto, regresemos a la
propuesta inicial de este texto, la pedagogia de la confrontacion.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y enseiiar antropologia

La renuncia antropolégica y la experiencia confrontadora

La anica vez que escuché a Vasco de cuerpo presente fue en el
Museo Nacional de Bogota en el afio 2011, con una presentacién sobre
la cosmologia embera, y como las teorias del Big Bang y del movimiento
expansivo del universo tienen elementos figurativos y significativos que
dialogan con las imagenes presentes en la cesteria de los embera y las
consideraciones que hace este pueblo sobre el cosmos.

Su palabra, la experiencia, el modo de conectar referentes y
dialogar entre mundos es una habilidad de la capacidad de transmision y
persuasion del profesor Vasco, solo comparable a la de su par, al tiempo
que contrario, Guillermo Paramo Rocha, el otro mito viviente del discurso
antropologico en Colombia. El profesor Vasco relacionaba las espirales del
corazoén de la flor del girasol con los movimientos en espiral que expanden
alos cuerpos y a los volimenes en el espacio del cosmos, y explicaba cémo
estos movimientos corresponden con el trenzado de los cestos embera
que son también el universo en expansion.

El profesor Vasco estaba en el climax de esa relacion, apoyada con
imagenes cosmicas del telescopio Hubble, y en didlogo con los cestos
tejidos en espiral que utilizaban los embera en los trabajos a que eran
destinados, y que Vasco tomo6 como referente para su estudio al encon-
trarlos en los bosques, o en los caminos, después de que los embera los
gastaran en actividades de la vida diaria y en los procesos del trabajo. Y en
el momento en que estaba mostrando cémo el elemento y el tejido eran
presencias de la cultura material indigena (Vasco, 1987), el hablante paro
la presentacién de forma abrupta. Dijo que pensar en estos elementos ya
no tiene sentido y no tiene lugar, ahora que los embera se dedican a pues-
tear en las calles de ciudades y pueblos, subsistiendo en la mendicidad,
de la caridad de los habitantes urbanos, de los pesos que reciben por las
coreografias que hacen mujeres ancianas o nifas, con los pies descalzos
en andenes de pueblos y ciudades, y vendiendo artesanias de chaquiras
que enhebran en plena calle, mientras pasan las noches en albergues o
casas de paso.

Ahora los cestos se han cambiado por lonas de fibra sintética en las
que los embera cargan la ropa regalada, o los elementos que recogen en
la calle y “cosechan” durante meses para seguir viviendo en las ciudades
0 para regresar a sus tierras, pero a subsistir de lo recogido en las calles y
no para cultivar o para reproducir su mundo en la cosa concepto presente
en sus canastos. Por eso, decia Vasco, ya no tiene sentido comprender la
cosmologia en espiral de los embera, ni cbmo su pensamiento esta en los

[59]



Andrés Felipe Ospina-Enciso

160 |

cestos, porque esa ya no es la vida ni el pensamiento del embera, hasta ahi
su intervencion. Bajé de la tarima y sali6 a conversar, pero de otras cosas.

Este gesto, cortante y desesperanzador, no es propiamente una
rareza en la practica pedagogica de Vasco. Cuentan algunos de sus entra-
fables colegas y seguidores que un rasgo caracteristico en su didlogo es
la disrupcién. Vasco rompe el curso de la conversacion con preguntas
provocadoras, desafia la argumentacion del contrario, descalifica los
argumentos del otro y corta con el hilo argumentativo de su interlocutor.
Por eso se gano la fama de fatalista, de que ningin aspecto de la realidad
antropologica se ajusta a sus propésitos. Pero Vasco insiste en que no es
pesimista sino objetivo, y que la forma del conocimiento antropoldgico es
aplicada, corresponde a logicas objetivas, y la realidad de la antropologia,
objetivamente, no es alentadora®.

Otro referente comun a la persona de Vasco es que lo perciben
como una figura religiosa que consagra su palabra, en la medida en que
desarma la de los demas, al tiempo que reafirma su propia voz. Su palabra
tenia una forma papal, condenaba a unos y redimia a otros, y tal forma
retorica llegd a ser vista como un combate sacro. La forma de combatir
es simplificar al otro y atacarlo; esta actitud para Guillermo Paramo es un
“acto fetichista”, por eso decian que Vasco tenia iglesia, y no escuela, y
que Vasco se presta para recitar. Sin embargo, la apuesta de Vasco no es
deificante. Por el contrario, su busqueda implica destruir idolos retoricos.
Quiza por eso Vasco, no es de los afectos de lo que Maria Angélica Ospina
denomina los “antropdlogos Vedettes”, pequeias celebridades con pies de
barro que celebran sus diminutos prestigios en sordos circuitos de impos-
tologia cultural, también llamados congresos, catedras, o workshops.

Sus maneras, menos retoricas y mas basicas son, a lo mejor, mas
significativas. Vasco dice que simplificar es ir a la esencia de las cosas,
pues se tiene que buscar qué es lo fundamental en la discusién, y eso
es saber golpear, hacer valer la posicion, y no comer cuento del dogma.
Aunque se puede pensar que Vasco es un dogma, él mismo dice que ha
ensefado antropologia para que la gente haga suyos, a la manera propia,
tales planteamientos. Esto lleva a la fractura disciplinar, no hay que seguir
los lineamientos de un campo de estudios que no se ha resuelto. Para
Vasco, hay que combatir a la antropologia oficial con anti-antropologia,
una apuesta de conocimiento que combate a la antropologia de base

> Este y otros referentes de la manera en que Vasco confronta a sus interlocutores son tomados del
documental “Coherenciay contradiccion. Encuentros y Desencuentros con Luis Guillermo Vasco” producido
por Carlos Cardenas Angel y coproducido por Instituto Colombiano de Antropologia e Historia ICANH, Kino
Pravda y Valiente Gracia.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y enseiiar antropologia

camuflante, camaleodnica, que no se articula con las condiciones y necesi-
dades de la realidad que dicha antropologia presume comprender.

Ahora bien, ;Coémo es trabajar?, y en especial, ;como es ensefar
la anti-antropologia? El documental de Carlos Cardenas (2013) menciona
que dentro de la academia Vasco ensen6 a odiarla. Y es que para ensefar
hay que confrontar la formacion. La base es cuestionar las cosas, por eso
Vasco te chuza, y aprecia el movimiento, pero aprecia mas la capacidad
de afirmarse en la posicién tomada, en medio de la discusion, y ese es
el principio de la confrontacién. Como dice Carlos Paramo, Vasco trata
de empujar bastante, a ver si uno logra mantenerse fijo en el suelo. La
confrontacion parte de un otro que cuestiona la manera en que el cono-
cimiento propio tiene asiento, en clave de descolocar la base del saber
propio. Por eso, para conocer hay que saber pararse duro, no solo para
afirmarse en lo que se sabe, sino para saber mediar con eso otro que se
recibe, que se media, y que se confronta con el otro en el proceso de
conocer.

Este planteamiento, bebe mucho de las discusiones que los pueblos
indigenas han hecho desde sus propias nociones. Por ejemplo, en la
época de la lucha por las recuperaciones de tierras de los guambianos,
la confrontacion fue el modo en que sus bases sociales cuestionaron,
entre ellos mismos, la forma en que habian perdido su historia y asumido
otra, la del blanco terrateniente que los condenaba a reconocerse como
campesinos terrajeros. En consecuencia, recuperar la historia y por ahi
mismo el territorio exigia confrontar ese pasado reciente para cimbrar
la base y encontrar, al tiempo que recuperar, un pasado mas profundo, el
pasado de los ancestros guambianos, manifiesto en el territorio en el que
podian reconocer su propia historia. Este proceso conecta con la lucha de
muchos otros movimientos indigenas que, tras apostar por recuperar su
historia, reconocen el proceso de caminar tras las huellas de los ancestros
para labrar su futuro. Esa es la insistencia de Vasco en que el antropdlogo
tiene que aprender del indigena y no tanto de la disciplina como ha sido
la fe comun.

Desde la orilla académica y politica, Vasco aportaba una chispa, por
encima de los sectarismos e intereses de los grupos politicos y acadé-
micos en la Universidad Nacional durante las décadas de los 70 y 80.
Vasco reconoce que la antropologia es una accion politica y, en conse-
cuencia, enciende las posiciones y los ambientes desde su honestidad;
dirfa Guillermo Paramo, desde “su honestidad religiosa”, basada en un
radicalismo especial en el que preferia la forma concreta y practica del
mundo por encima de los malabarismos retdricos (Pardo, 2007). De este

l61]



Andrés Felipe Ospina-Enciso

l62]

modo, la antropologia como forma de conocimiento y experiencia es una
antropologia de la praxis, con toda la base marxista, maoista y —permitase
el neologismo- guambianista que involucra.

Esta forma de antropologia no coincide con lo que mas reciente-
mente se ha llamado la antropologia indisciplinada que aboga por la multi-
plicidad y el posicionamiento politico de corte decolonial, y que tiene
origen en las criticas posarqueologicas que se hacen a la antropologia y su
modelo geopolitico y colonial. Esta antropologia indisciplinada propone
un activismo contra las formas disciplinadas del conocimiento que tienen
como asidero el sur global que indisciplina el orden que las constituyo
(Menéndez et al., 2024). Sin embargo, tal propuesta no deja de ser un acto
discursivo que se centra en como la antropologia, disciplinada o no, es el
centro de los problemas de conocimiento, y no los mundos de los que ese
conocimiento emerge.

Este ultimo cuestionamiento conecta con el hecho de que el trabajo
antropologico es también un trabajo politico y la etnografia es una prac-
tica que al producirse en la realidad es revolucionaria, en consecuencia,
la antropologia y su forma de trabajo debe mover lo establecido, los
regimenes, los ordenes clasistas que tienen lugar en la realidad social, y
no solo en el discurso, por eso la antropologia debe ser parada, y debe
saber tenerse duro. Esto no quiere decir que la disciplina reitere juicios o
doctrinas inamovibles. Vasco advierte que, en el conocimiento, la percep-
cion de los problemas y los juicios de los otros debe haber sensibilidad para
reconocer cudl es el lugar del otro y la forma en que ese otro lo percibe a
uno, y esta es otra caracteristica de su pedagogia de la confrontacion, ser
sensible al juicio y disposicion del otro, por mas que ese otro lo mueva a
uno con firmeza.

Con esto en mente, vale referir una de las primeras experiencias de
trabajo de campo que hizo Vasco entre los embera —cuando en una ocasion
se encontraba durmiendo en la cocina de una casa embera-, dormia, la
familia de esa casa estaba despierta y alrededor de €l mirdndole el suefio.
Entonces una nifa sin querer lo despierta, y este, al ver a los indigenas a
su alrededor, cae en cuenta de que aquellos que él fue a observar son los
que en realidad lo estan observando.

El desplazamiento del conocimiento a la mirada del otro es mani-
fiesto en un recurso del que continuamente echa mano Vasco en su trabajo,
la poética y la fuerza narrativa de los relatos que ocurren en el mundo de
los otros. Prueba de ello es el interés, la reflexion y también el respeto con
el que Vasco trabajo junto a los mayores guambianos, las narraciones que

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y enseiiar antropologia

presentan el mundo desde visiones y dimensiones mas que humanas, que
hacen parte del territorio y la lucha guambiana.

Por ejemplo, cuando se investiga, se cuenta como es la historia del
Senor Aguacero, el Srekollimisak, entidad que vive en los filos, o las zonas
de bosque de Guambia, donde pasan las nubes altas que son su casa. El es
muy andariego, la nube es su caballo blanco, y con este se mueve entre
diferentes lugares y en distintos tiempos, tiempos en los que habia monte,
y tiempos como los de ahora en los que hay sabana, porque la gente ha
tumbado el monte. Entonces, junto al Sefior Aguacero también aparece
El Trueno, que esta para azotar a los que no hacian caso y tumbaron el
monte.

Estos seres del mundo guambiano son poéticos, en tanto plasman
el mundo y son el mundo, pero también son referentes antropologicos
porque son conocimiento producido por ese mundo que sabe ser en la
medida en que es recorridoy transformado. El Sefior Aguacero y El Trueno,
entre otros seres de la cosmovision guambiana ponen de presente al
pensamiento y, en consecuencia a la historia, en un territorio en el que los
seres guambianos se mueven, en el que se asienta un modo de vida indi-
gena, y que hay que recuperar para los indigenas que alli tienen marcada la
historia de su mundo (Vasco et al., 1994); esto va mas alla de todo discurso
antropologico, es la practica. Dice Vasco que el estudiante que iba al Cauca
y se involucraba en el movimiento indigena se daba cuenta de que lo que
aprendio antes no servia, y lo que debia hacer, era ser sensible a las formas
concretas que la poética de ese mundo le iba enseflando. Ahora, también
se puede ensefar la antropologia, en la medida en que afirma la posicion
de un antropologo que, al conocer el mundo, renuncia a la antropologia
ajena del mundo, porque la realidad también lo confronta.

Las inconsistencias de la antropologia que no reconoce al mundo
de las personas, y las inconsistencias de los antropologos ignorantes
del mundo y sus manifestaciones, producen ruidos y complicaciones en
las relaciones del saber. Por ejemplo, algunos antropologos -igual que
muchos profesionales de las ciencias humanas- no son habiles a la hora
de ensefiar a otros las formas de la diferencia porque no tienen como
interés fundamental el genuino reconocimiento del otro. Pero también
hay estudiantes que no tienen interés en explorar las posibilidades de la
otredad, ni la disposicion para construir otros referentes distintos a sus
propios referentes de mundo.

Esto corresponde, en parte, a que la formacion del antropdlogo es
funcional, e imprime en las personas formas de relacionamiento donde el

|63 ]



Andrés Felipe Ospina-Enciso

64|

paradigmatico “otro” y el principio de la alteridad no son cognoscibles en
tanto la antropologia no produce su conocimiento con el otro, sino a partir
del otro, y establece versiones verosimiles en el lugar del otro. En conse-
cuencia, la disciplina produce desconocimiento de las personas, tanto en
los mundos sociales que indaga como en el sujeto antropdlogo. Ademas,
el aprendizaje antropoldgico, el conocimiento de los seres humanos en
sociedad, no ocurre con el seguimiento de una tradicion disciplinar.
Se parte de la divergencia de opiniones y un aprendizaje mutuo sobre
quiénes son los otros, —que para el proceso investigativo de Vasco son los
indigenas- y quiénes son los antropélogos. Dicho de otro modo, hay que
saber de si para saber del otro, y la forma de saberse a uno es mediante el
aprendizaje confrontador con el otro; en la forma en que uno se para, es
que se reconoce al otro.

Para pensar el aprendizaje antropolégico en clave de procesos que
impliquen la pedagogia de la confrontacion, se hara énfasis en dos esce-
narios complementarios, producto de la experiencia de Vasco con pueblos
indigenas y el desarrollo de técnicas o formas de labor que dan lugar a
tales confrontaciones, estos escenarios o campos son: la recuperacion de
la historia y el territorio presente en las cosas concepto; y los procesos
de mapas parlantes como experiencia de luchas por memoria y territorio
mediante el trabajo colectivo y colaborativo. Estos elementos son clave
para pensar en la textura, la pertinencia y el alcance de una pedagogia de
la confrontacion para ensefar antropologia y saberse parar en la realidad
social.

La antropologia y la gente sin historia

El trabajo de Vasco surge en medio de la discusion de los pueblos sin
historia, producto de unas relaciones de poder que quiebran la conciencia
de los vinculos con el pasado y despojan a los pueblos indigenas del
territorio, dimension basica para la reproduccién de la vida material y
social. Por eso, es necesario insistir en la recuperacion de la historia y del
territorio para recuperar la nocion de ser. Vasco sefiala que la concepcion
guambiana de la historia es muy distinta de la denominada por Occidente
como la historia.

Si este [Occidente] piensa la historia como algo del pasado, los
guambianos la viven en su vida de hoy y consideran que sin ella tal vida no
es posible. Avanzar en la comprension de esta idea resulta de gran impor-
tancia en la medida en que constituye el camino para poder entender el
alcance y significado de lo que en nuestro trabajo conjunto se denomina
“larecuperacion de la historia”, que no consiste de ninguna manera en una

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y enseiiar antropologia

vuelta al pasado, como muchos se han empecinado durante afios en creer
y tratar de hacer creer, incluso a los mismos guambianos (Vasco, 2002).

La forma en que se lucha por la historia comienza con su reconoci-
miento y ensefianza caminando por el territorio propio donde esa historia
esta viva y presente. De igual modo, también se enseia la historia de los
guambianos -asi como la antropologia- en las salidas al campo, en la
vida y en el trabajo con los indigenas. La forma en que queda plasmada la
historia es en los conceptos-cosa que estan sembrados en el territorio y
que cuentan la forma en que la vida y el pensamiento se han desplegado,
narrando el pasado y orientando la vida en concreto y en ideas: “las ideas
estan todavia ampliamente cargadas de materia, al tiempo que la actividad
material esta también cargada de ideas” (Vasco, 2018, p. 16). Esta es la base
del materialismo y la antropologia, vista por Vasco como un conocimiento
concreto, requiere de un modo concreto de hacerse y pensarse, como si
de un concepto-cosa se tratara.

Vasco va a insistir en la cientificidad de la antropologia. La afirma-
cion se sostiene en que la disciplina parte de un fundamento metodolo-
gico. Vasco se pregunta por la forma en que el método antropolodgico, la
forma de hacer el trabajo de campo etnografico, es una herramienta de
dominacion o de liberacién, de reproduccion o de ensefianza, que como
idea tiene un alcance en la realidad concreta y en los vinculos que produce
con quienes participan de esa realidad. Ademas, Vasco ha insistido en la
reflexion sobre si el trabajo de campo ensena y sus posibles cuestiona-
mientos cuando impone relaciones de desconocimiento y dominacion
respecto a la base vital de los pueblos. Desde esa condicion, los problemas
en la forma de hacer trabajo de campo también inciden en la forma de
ensefar la antropologia, porque situarse en el trabajo de campo es un
problema de comprension de las dimensiones espacio y tiempo, que son
en las que se concentra la vida y la correspondiente accion politica y de
conocimiento.

[...] 1a indisoluble relacién entre territorio e historia, concretizacion
de aquella mas amplia entre espacio y tiempo, hacia necesario reco-
rrer incesantemente el territorio guambiano como forma esencial
de acceso al conocimiento de la historia de este pueblo, tal como lo
habia concebido y comenzado a desarrollar Lewis H. Morgan en sus
investigaciones sobre los iroqueses; por el otro, en el empleo de la
vivencia continuada con los indigenas como forma de conocer, es
decir, de recoger los conceptos en la vida, como lo expreso al plan-
tear que la “densidad” historica guambiana no se percibe a primera
vista en el transcurrir diario de la vida guambiana, pero que, para

|65 ]



Andrés Felipe Ospina-Enciso

|66

quien llega de fuera y logra penetrarla con su vivencia, llega a ser casi
insoportable. (Vasco, 2022, p. 426)

“Insoportable”, para Vasco, tiene que ver con esas situaciones en
que la experiencia del trabajo de campo agota, atribula el alma, pues la
persona que aprende a confrontar convierte lo que conoce en una carga
de evidencia, dificil de llevar y de reconocer. Porque ese conocimiento
antropologico es un saber invasivo, que penetra en las formas de ser, estar
y comprender la realidad y la dimensién del mundo. En consecuencia, no
puede ser un conocimiento que se desarrolle inicamente en el campo
de lo abstracto, igual que pasa con el estar y el sentir; tiene que doler, y
ser punzante, pero no por un hecho de violencia consumada sino porque
conocer la realidad implica saberse en ella y tener conciencia de esta, con
sus quiebres, contradicciones y luchas.

Esta practica es la base que identifica elementos constitutivos
de una pedagogia propia, como bien paso en la experiencia guambiana,
donde en las escuelas del resguardo ningdn conocimiento emerge de
una experiencia o de un comunero solo, el conocimiento se soporta en
relaciones, esto fue uno de los focos de interés de los guambianos en su
propdsito de recuperar y desarrollar una educacion propia (Vasco, 2022).

Los mapas parlantes: didactica de la posicion temporal y espacial

Un aporte significativo del pueblo guambiano para comprender
la relacion entre espacio y tiempo es plantear que ambos elementos no
son categorias abstractas, sino que participan en cuanto a conceptos que
también son cosas concretas de la realidad (Vasco, 2007). Esto amplia
la capacidad comprensiva y la experiencia de ambos conceptos que
en Occidente hemos aprendido y definido como categorias o cédigos
abstractos, en ocasiones separados de la experiencia vital y perdurable.
Empero, el tiempo, nos recuerdan Vasco et al. (1998), se encuentra inscrito
en el territorio y se puede apreciar en las cosas que son conceptos. Asi,
la experiencia integra los conceptos, por lo que la memoria temporal
se inserta en claves del lugar y de su gente, y se plasma en mapas que
cuentan, al tiempo que ensefan.

En procesos como los de Guambia, la tradicion oral, aquella historia
que va de boca en boca a través de las generaciones, implica una
constante reactivacion de la memoria en funcién del presente y
sus problematicas y no una simple repeticion mecanica de palabras
“sagradas’, por lo cual va incorporando las cosas de hoy, aun muchas
de aquellas venidas de la dominacién y la imposicion. Aquello que se

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y enseiiar antropologia

cuenta, la forma y el lugar para hacerlo, estdn determinados por una
regla muy clara y simple: el para quién y para qué se cuenta, cudl es
el papel que la narracion debe cumplir con relacion a los guambianos
en un momento determinado y en unas condiciones especificas de
su vida actual.

Fue asi como, sobre esta base, se desarroll6 la metodologia de los
“mapas parlantes”, una herramienta pedagogico-organizativa para
“acompanar un proceso de reafirmacion social y cultural que se
apoya en una reactivacion de la memoria colectiva, una recupera-
cion histdrica’, cuyo resultado entre los paeces fueron siete grandes
dibujos murales, con la territorialidad como criterio unificador, que
recogen periodos claves de la historia de esta nacionalidad indigena
desde la llegada de los conquistadores espanoles, en 1535, hasta 1970
(Bonilla y Findji 1986: 2) y muestran las transformaciones ocurridas
en su vida, su territorio, su economia, la organizacién de su sociedad,
sus creencias, etc. (Vasco, 2017, p. 456).

La creacion de esta forma de trabajo acompanante constituyd un
momento clave en los procesos de recuperacion historica entre los indi-
genas del Cauca. Bonilla y Findji (1986) explicitan los fundamentos sobre
los cuales se crearon y operan estos mapas:

Lo histérico del pasado se asume como lo vivo del pasado adn
actuante. Asi, su estado actual de miseria, discriminacién o domi-
nacién es la Conquista o la Colonia viva todavia hoy; es “la misma
violencia”, como dicen [...] No es que se parezca, sino que es la misma
que llega a nuestros dias [...] Este método nos ha llevado mas alla
de una concepcion de la recuperacion histérica como simple hagio-
grafia: historia de santos y de martires, de héroes puestos como
“ejemplos” a las masas para movilizarlas (pp.15 y 20).

Los mapas parlantes ubican a los actores indigenas en el movimiento
social, temporal y territorial del cual son participes. Al indigena de hoy
no le interesa reconstituir en si el periodo colonial, sino reconocer en su
propia situacion condiciones coloniales sobre las cuales pretende actuary
por lo tanto necesita analizar mejor. El movimiento del proceso de conoci-
miento indigena “no solo tiene una dimension mental (es un pensamiento),
sino la de un actuar social” (Bonilla y Findji (1986, p.15). En esa medida,
el recurso del mapa parlante apoya la transformacion de la realidad que
plasma y se convierte en un recurso poderoso para ensenar lo que de la
realidad debe seguir siendo objeto de movimiento y transformacion.

|67]



Andrés Felipe Ospina-Enciso

|68 ]

En la realidad del mapa parlante hay un cuerpo de conceptos
clave, propio de los guambianos y de los paeces, propio del mundo del
que emergen. Estos conceptos son el andamiaje de la cosmovision, de la
vida y de los caminos. Estos conceptos clave se confrontan con nuevos
conceptos que van saliendo, para generar nuevas ideas en un ir y venir.
De este modo se produce la vision de la historia y el modo de enfrentar el
presente con la guia de los ancestros. Para dimensionar el tiempo, se hace
necesario recorrer, y para el caso de los guambianos, estos recorridos
comienzan en el paramo, lugar importante, que es necesario recorrer, en
especial porque los guambianos son los hijos del agua. De alli que cuando
Vasco participa, por indicacion de los guambianos en el Comité para recu-
perar la historia, hizo propio el acto de recorrer como una estrategia para
conocer y para luchar y recuperar el territorio que se anda. Ahora bien,
para saber andar, primero hay que saber pararse, del mismo modo en que
se sabe subir o bajar una montafa en clave de saber fijarse (con los pies y
la mirada) para saber moverse.

En sintonia, la labor de la antropologia, o la antiantropologia que
Vasco propone, implica saberse parar como practica de conocimiento que
también requiere saberse parar como actor de conocimiento que invo-
lucra practicas de la realidad social y las transforma en saber que forma
a quienes procuran seguir conociendo mientras caminan, aprendiendo y
ensenando. De ese modo, es que la antropologia se presenta como una
cosa-concepto con la que se vive y se lucha.

Conclusiones: una antropologia didactica que enseiie a trabajar

A pesar de la potencia que tiene la antropologia, como la propone
Vasco para ensenar y dejarse ensefiar, llama la atencion el hecho de que
no hay un conjunto sélido de practicas y de reflexiones alrededor de los
procesos de ensefianza y la practica pedagogica que implica tanto el oficio
antropologico como sus procesos formativos. La educacién ha sido para la
antropologia un campo de indagacion, pero no una practica incorporada.
Por ejemplo, la antropologia de la educacién y la antropologia del aula se
centran en las practicas socioculturales de la escuela, las relaciones de
poder en los procesos formativos, la relacién entre contextos educativos
y realidades sociales, entre otras dimensiones del fenémeno educativo.
Sin embargo, la generacién de este conocimiento no repercute de forma
significativa en las formas en que el conocimiento antropolégico es ense-
fado y constituido como una practica formativa. La incorporacion de la
practica y la reflexién pedagogica se ha abordado en otros campos de
las ciencias sociales, pero no en la antropologia, lo que deja a esta disci-
plina en una posiciéon incémoda en tanto no se conoce a si misma como

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y enseiiar antropologia

experiencia de formacion situada, en consecuencia la antropologia que
se ensena no tiene referentes que la posicionen, no sabe pararse, ni sabe
donde esta parada.

Si ocurre un reconocimiento de los procesos de conocimiento
antropologico para la formacion, pero desde otros saberes. Esto se refleja
en situaciones como el uso de la reflexividad etnografica y la generacion de
bitacoras o diarios de campo en los procesos de practica integral docente
en la formacién de licenciados y licenciadas de las ciencias basicas, las
lenguas, y las ciencias sociales, entre otros, que reflexionan y sittian su
practica docente como un proceso de estar y mediar con el mundo escolar
y sus actores. También destacan las experiencias de educacion no formal
que centran la ruta de formacién a partir de las dimensiones del sujeto —el
otro antropolégico- sobre el que se centra el quehacer; de estos destacan
procesos formativos museisticos, de educacion ciudadana, de educacion
para la vida y el trabajo, procesos exploratorios alrededor de la salud
mental, entre otros. Mientras tanto, las experiencias del saber formar
antropologico son invisibles en varios de los programas de antropologia y
en tantos mas antropologos que ensefnan antropologia en Colombia.

En la regién latinoamericana, algunos autores sefialan que la base
para saber ensenar antropologia es partir del conocimiento practico,
de la experiencia de la que emerge el conocimiento antropolégico vy,
en consecuencia, se debe ensenar trabajo de campo, pues el trabajo de
campo etnografico permite contextualizar la ensefianza de la antropo-
logia (Fabrizio y Gallardo, 2016). No obstante, el panorama reciente de la
formacion en los programas de antropologia descarta la incidencia del
trabajo de campo en la formacion antropolégica, pues es percibido como
una practica incomoda para los discursos antropoldgicos actuales que
privilegian la forma conceptual antes que el conocimiento de la realidad,
y que se centran mas en el problema de la representacion que en el de la
experiencia (Viqueira, 1999).

Esto quiere decir que el trabajo de campo ya no se ensena, desde el
paradigma de que la realidad no importa a la hora de ensenar el discurso
de lo antropologico. En clases de Geopolitica de la Investigacion en los
posgrados de antropologia de la Universidad de los Andes, el profesor
Alejandro Castillejo decia que, para comprender el desarraigo, tema de
trabajo que abord6 durante afos, €l requeria del testimonio de quienes
han vivido el desarraigo, o el desplazamiento, pero no estaba de acuerdo
con hacer parte de la vida de los desarraigados. Decia que ir y hacer trabajo
de campo, por ejemplo, en el barrio de Pasacaballos en Cartagena, no era
garantia de conocer mejor a los desplazados por la violencia en el Caribe

[69]



Andrés Felipe Ospina-Enciso

[70 |

colombiano, y que estar alli podia ser mas un acto de exhibicionismo que
de reconocimiento. Decia también que pasar hambre junto a la gente
de Pasacaballos no haria que su trabajo fuera mejor y, en consecuencia,
preferia el testimonio como unidad de analisis y de sentido. Y tiene razon
el profesor Castillejo en el hecho de que ir no es garantia de conocer. Hay
que estar y andar los caminos que nos llevan, y conocer los secretos que
estos traen, como bien propone Borges en El etndgrafo.

El trabajo de campo y su potencia formativa es un proceso que exige
saberse parar duro, mientras uno se deja atribular y ensefar por la vida.
En lo que no tiene razén el profesor Castillejo es en quedarse solo con el
testimonio y no con el hambre que se siente con la misma boca.

Tener el titulo de antropologo no es suficiente para ensefiar antro-
pologia y tampoco para ejercer la antropologia. La practica antropologica,
y de manera concreta la experiencia del trabajo de campo es un proceso
que se ensena mientras se hace. Luis Alberto Suarez suele decir que las
personas con quienes se hace el trabajo de campo son los maestros de
los antropoélogos, y como lo complementa la antropologa Laura Guzman,
las personas en su generosidad ofrecen al antropdlogo o antropdloga su
vision de mundo y la ensefianza de como funciona ese mundo por medio
de los oficios, de la forma de saberse parar en un camino, en una montana
y, en los modos de seguir haciendo el mundo con el mundo.

De una forma similar, el historiador Leonardo Zaldumbide (2017) en
Ecuador, alrededor de los estudios sobre el patrimonio funerario, propone
que la muerte es una maestra que nos permite conocer coémo funciona la
vida en la medida en que comprendemos y aprendemos de las manifesta-
ciones, dimensiones y practicas de la muerte y las logicas funerarias que
interpelan a los vivos en la constante mediacion con sus muertos. Estos
escenarios en donde los vivos hacemos una vida con sentido a propésito
de la certeza de la muerte, y donde los muertos ensefian cémo entender
la vida a los vivos son un acto pedagogico limite que nos sitta en la medida
en que nos hace considerar los escenarios de frontera, los limites del sery,
en consecuencia, las posibilidades de conocer pardndose, y confrontando
quién y qué es uno mismo y qué y quién es el otro. Si ensefiamos la antro-
pologia como un acto de generosidad y de conciencia limite, entonces
podemos pensar en una pedagogia de la antropologia que brinde formas
de ensenar a la antropologia. La forma en que Vasco nos ha ensefado, por
si mismo, o por maestros que han marcado la forma y la hondura de su
apuesta confrontadora, es un potente aliciente para seguir ensefiandonos
a ensenar.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72



Pedagogia de la confrontacion: rutas metodoldgicas para hacer y ensefiar antropologia

Referencias

Alzate, A. y Sudrez, L. (2024). La virgen de las Lajas y los acuerdos materiales en este mismo
mundo (a manera de introduccién). En A. Alzate y L. Sudrez (Eds.). La mestiza nos
llama. Estudios antropoldgicos en el Santuario de las Lajas. Ipiales: Artes graficas Juan
Pablo II Didcesis de Ipiales.

Anzola, J. S. (2017). Uno hace la finca y la finca lo hace a uno: trabajo, conocimiento y
organizacion campesina en Sucre, Cauca. Editorial Gente Nueva.

Anzola Rodriguez, J. S. (2023). Manual de instrucciones: humanarse en el trabajo diario. Revista
Colombiana de Antropologia, 59(2), 144-179.

Bonilla, V., y Findji, M. T. (1986). En el campo de la investigacién solidaria: la invencion de los
mapas parlantes y su utilizaciéon como herramienta de educacion. Colombia Nuestra.

Caviedes, M. (2002). Solidarios frente a colaboradores: antropologia y movimiento indigena
en el Cauca en las décadas de 1970 y 1980. Revista Colombiana de Antropologia, 38(1),
237-260.

Caviedes, M. (2007). Antropologia apdcrifa y movimiento indigena. Algunas dudas sobre
el sabor propio de la antropologia hecha en Colombia. Revista Colombiana de
Antropologia, 43, 35-59. https://revistas.icanh.gov.co/index.php/rca/article/
view,/1102

Diaz, M.. (2025). Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesia
por la antropologia de las infancias y la antropologia de la educacién. Revista de
Antropologia y Sociologia: Virajes. (En revision)

Fabrizio, M. L., y Gallardo, S. (2016). “;A quiénes le enseflamos y qué contenidos elegimos?..”
Repensando la contextualizacién y la produccion de conocimiento en el aula desde-y
para-la ensefianza de la antropologia. Revista Brasileira de Ensino Superior, 2(1), 8-20.

Gonzalez, E. (2023). El trabajo del barro: las formas de la vida en la educacion y el trabajo de la
alfareria de la Chamba, Tolima [Trabajo de maestria, Universidad del Tolima)].

Guzman Pefuela, L. (2021). Buscar la forma: ir sometiéndose y andar toriando caminos en el
Norte del Tolima, Colombia. Revista de Antropologia y Sociologia: Virajes, 23(1), 65-99.
https: //revistasojs.ucaldas.edu.co/index.php/virajes/article /view/2487

Menéndez, L., Yaiiez, B. y Figueiro, G. (2024). Hacia un indisciplinamiento en la préctica y
teoria antropolégica. Entrevista a Cristobal Gnecco (Universidad del Cauca, Popayan,
Colombia). Revista Uruguaya de Antropologia y Etnografia,11(2).

Meneses L. (2016). Entre ‘chola’ y antropologa. Una reflexion sobre la formacion y el ejercicio
de la antropologia para las mujeres en Colombia. Antropologias en Colombia :
Tendencias y debates. 557-585. Universidad del Cauca

Rodriguez de Moreno, EA. (2002). Concepciones de practica pedagdgica. Folios,: (16),105-129.
https: //revistas.upn.edu.co/index.php/RF /article /view,/5919

Ospina Enciso, A. F. (2019). Fractura y abismo en la antropologia actual: confrontacion a
la etnografia desde el “Replanteamiento del trabajo de campo” de Luis Guillermo
Vasco. Revista de Antropologia y Sociologia: Virajes, 21(1). https: //revistasojs.ucaldas.
edu.co/index.php/virajes/article /view/2981

[71]


https://revistas.icanh.gov.co/index.php/rca/article/view/1102
https://revistas.icanh.gov.co/index.php/rca/article/view/1102
https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index.php/virajes/article/view/2487
https://revistas.upn.edu.co/index.php/RF/article/view/5919
https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index.php/virajes/article/view/2981
https://revistasojs.ucaldas.edu.co/index.php/virajes/article/view/2981

Andrés Felipe Ospina-Enciso

[72]

Paramo Bonilla, C.G. (2009). Lope de Aguirre o la vordgine de Occidente: selva, mito y
racionalidad. Universidad Externado de Colombia.

Pardo, M. (2007). El construir andando de Vasco. Tabula Rasa, 6, 15-17. http: //www.scielo.
org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1794-24892007000100002

Sudrez Guava, L.A. (2021). Una antropologia con las manos sucias y la barriga llena.
Propuesta de trabajo seguida de muchos rayes. En D. Bocarejo, M.R. Ferro y L.A.
Sudrez La etnografia: problemas y soluciones (pp. 76-116). Asociacién Colombiana de
Antropologia.

Tocancipa-Falla, J. (2016). Introduccién: antropologias en Colombia. Retrospectiva y
prospectiva. En J. Tocancipa-Falla. (Comp.), Antropologias en Colombia. Tendencias
y debates (pp. 17-62). Editorial Universidad del Cauca https://www.unicauca.
edu.co/fchs/sites/default/files /Antropologias%20en%20Colombia%2C%20
Tendencias%20y%20Debates%20.pdf

Vasco, L. G. (1987). Semejantes a los dioses. Cerdmica y cesteria embera-chami. Universidad
Nacional de Colombia.

Vasco, L., Dagua, A.y Aranda, M. (1994). Srekollmisak: el Senior Aguacero. Instituto Colombiano
de Antropologia.

Vasco, L. G. (2002). Entre selva y pdramo: viviendo y pensando la lucha india. Instituto
Colombiano de Antropologia e Historia.

Vasco, L. G. (2007). Asi es mi método en etnografia, Tabula rasa (6), 19-52. https: //www.
redalyc.org/pdf/396,/39600602.pdf

Vasco, L. G. (2017). Mapas parlantes y construccion del territorio. Intervencion en el seminario
“Construccion social del territorio” Area cultural del Banco de la Republica, Monteria
y Sincelejo.

Vasco, L. G. (2018). Cosas-conceptos, mapas parlantes e investigacion solidaria. Charla en el
III Encuentro de Antropologia Visual de América Amazodnica, Universidad Federal de
Par4, Belém, Brasil.

Viqueira, C. (1999). Algunas experiencias sobre la ensefianza de la antropologia social en
Meéxico. Revista de Ciencias Sociales,19.

Zaldumbide Rueda, L. (2017). La disputa por la memoria y la tierra en el cementerio de La
Magdalena de Quito. Revista Colombiana de Sociologia, 40(1), 213-229. https://doi.
org/10.15446 /rcs.v40n1.61959

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 51-72


http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1794-24892007000100002
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1794-24892007000100002
https://www.unicauca.edu.co/fchs/sites/default/files/Antropologias%2520en%2520Colombia,%2520Tendencias%2520y%2520Debates%2520.pdf
https://www.unicauca.edu.co/fchs/sites/default/files/Antropologias%2520en%2520Colombia,%2520Tendencias%2520y%2520Debates%2520.pdf
https://www.unicauca.edu.co/fchs/sites/default/files/Antropologias%2520en%2520Colombia,%2520Tendencias%2520y%2520Debates%2520.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/396/39600602.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/396/39600602.pdf

