
| 21 | ISSN 0123-4471 (Impreso) ISSN 2462-9782 (En línea) 

Cómo citar este artículo:
Díaz-Barón, M. (2025). Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesía por la antropología 
de las infancias y la antropología de la educación. Revista de Antropología y Sociología: Virajes, 27(2), 21-36. 
https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.2

Artículo de reflexión 
Recibido: 1 de mayo de 2025. Aprobado: 1 de julio de 2025. 
DOI: 10.17151/rasv.2025.27.2.2

Confrontar para educar: huellas de 
Luis Guillermo Vasco en mi travesía 
por la antropología de las infancias 
y la antropología de la educación

Confronting to Educate: The Traces of Luis Guillermo 
Vasco in My Journey through the Anthropology of 
Childhoods and Educational Anthropology

Resumen

Este artículo desarrolla tres aspectos de una 
trayectoria particular en la antropología, para la 
cual ha sido influyente la obra de Luis Guillermo 
Vasco. En primer lugar, la confrontación como 
forma de educar, en el supuesto de que siempre 
hay que cuestionar lo que se da por sentado. En 
segundo lugar, se muestra cómo se desarrolló 
la investigación de las infancias en el caso de la 
autora. Finalmente, aparece de modo sugerente, 
el ambiente universitario de la antropología en la 
Universidad Nacional en las décadas de 1070 y 1980.

Palabras clave: confrontación, infancias, 
educación, etnografía, compromiso

Maritza Díaz-Barón

Pontificia Universidad 

Javeriana, Bogotá, Colombia.

 diaz.m@javeriana.edu.co

 ORCID.: 0000-0002-1955-6629

 Google Scholar

https://doi.org/10.17151/rasv.2023.25.2.2
https://orcid.org/0000-0002-9540-1629
https://orcid.org/0000-0002-1955-6629
https://scholar.google.com/citations?view_op=list_works&hl=es&user=o9yU_3IAAAAJ


Maritza Díaz-Barón

| 22 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36

Abstract

This article explores three aspects of a particular trajectory in anthropology, 
which has been influenced by the work of Luis Guillermo Vasco. First, 
confrontation as a form of education, based on the assumption that we 
must always question what is taken for granted. Second, it shows how 
research on childhood developed in the author’s case. Finally, it offers a 
suggestive glimpse into the university environment of anthropology at the 
National University in the 1970s and 1980s.

Key words: Confrontation, childhoods, education, ethnography, 
commitment

La primera clase que tuve al ingresar al Departamento de 
Antropología de la Universidad Nacional en el segundo semestre 
de 1975 fue Etnografía a cargo del profesor Luis Guillermo Vasco. 

En aquel entonces no había ningún curso  de inducción a la vida universi-
taria, así que esa clase significó la iniciación de entrada a ese nuevo mundo. 
Llegué colmada de la emoción de ser parte de esa universidad y viéndome 
a futuro con una imagen romántica de lo que sería ser como antropóloga. 

Antes de que el profesor ingresara al salón, ya estábamos sentados y 
atentos más de 30 primíparos que nos encontrábamos dispuestos al nuevo 
paso. Con tímidas conversaciones nos reconocíamos mutuamente, siendo 
evidente que las mujeres éramos muy pocas y, al parecer, más jóvenes, 
mientras que los hombres se veían mayores y parecían desplegar expre-
siones más firmes. Encontramos algunos conocidos con los que compar-
timos sonrisas, palabras gentiles y la confabulación ante las tensiones 
del primer encuentro con la universidad. El ambiente entró en suspenso 
cuando llegó el profesor Vasco y con voz fuerte y tono contundente 
sentenció esta advertencia: –Sepan que yo no les puedo enseñar antropo-
logía porque la antropología no se aprende en el salón de clase, sino con la 
gente, en el lugar en que habitan y compartiendo su vida cotidiana–.

Luego, dijo su nombre y empezó a tomar lista a las y los estudiantes. 
Mientras lo hacía iba formulando preguntas uno a uno, que me parecían 
casi clarividentes, pues  no era claro cómo tenía información previa sobre 
nosotros. A la hija de un conocido antropólogo la retó advirtiéndole que 
no le sería fácil seguir sus pasos, sino lograba sacudirse el peso de ser la 
hija de su padre. A otro estudiante le preguntó si sería capaz de pensar 
más allá de sus posturas para entender las diferencias culturales. 



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesía por la antropología de las infancias...

| 23 | 

Cuando me llegó el turno la pregunta fue por qué iniciaba estu-
dios en el segundo semestre. ¿Acaso viene de un colegio de élite de los 
de calendario B?1. Expliqué que me había graduado de bachiller a finales 
del año anterior en calendario A, pero había iniciado un jardín infantil2 y 
debí postergar un semestre el ingreso a la universidad. Hubiera querido 
contar que el jardín respondía a una iniciativa familiar en respuesta 
al nacimiento de una sobrinita y la infructífera búsqueda, de lo que se 
llamaba en ese entonces, guardería. No encontramos un lugar que no se 
quedara en ofrecer modelos educativos de moda para cautivar clientes. 
Reunimos deseos y búsquedas por acercarnos más a la alegría de la vida, 
junto con una breve experiencia de mi trabajo de grado de bachiller acerca 
de nuevas pedagogías latinoamericanas y del arte en la infancia temprana 
como una posibilidad de transformar la educación. Nos aventuramos a 
reunir en la sala de la casa de nuestra madre a un pequeño grupo de hijos 
e hijas de conocidos que compartían la necesidad de construir alterna-
tivas educativas para ellos. Apenas pude enunciar someramente que ese 
proyecto también era importante para mí cuando llegaron las preguntas 
del profesor, con tono de reclamo: –¿Y por qué no está estudiando peda-
gogía? ¿De dónde sacó la idea de estudiar antropología?–. Mis titubantes 
respuestas acerca del interés por las dos disciplinas no lograron suavizar 
el interrogatorio que en adelante hizo una y otra vez: –¿Usted todavía por 
aquí? Pensé que ya estaría en la Universidad Pedagógica–. Sus cuestiona-
mientos no solo se hacían en clase, pues desde un comienzo el profesor 
Vasco fue designado por la carrera como mi consejero. 

Al salir de clase empezamos a incursionar en el prado de enfrente 
del edificio de Ciencias Humanas, conocido como Jardín de Freud donde 
compartíamos nuestras primeras impresiones acerca de este particular 
profesor. Hubo expresiones acerca de sentirse intimidados, maltratados, 
molestos o quien lo tomó con humor y como un desafío, incluso generó 
un temor en varios que llegó a instalárseles de ahí en adelante. Fue claro 
que ese primer episodio nos impactó e incrementó las incertidumbres que 
ya traíamos. A lo largo de la carrera algunos nos fuimos acercando a él, 
mientras que otros buscaron distanciarse lo más posible. Para relatar mi 
cercanía y las huellas que ha dejado en mi travesía por la antropología de 
las infancias y de la educación, en este texto me propongo un sentido y 
sencillo homenaje al profesor Luis Guillermo Vasco Uribe. Para hacerlo, 

1	 En la ciudad Bogotá predomina el calendario escolar denominado A en el que funcionan los colegios 
públicos y los privados con programas centrados en español, mientras que en menor grado están los 
colegios privados de calendario B, que suelen ser bilingües, con costos más altos.

2	 El jardín infantil Centro de Expresión Artística Mafalda fundado en febrero de 1975.



Maritza Díaz-Barón

| 24 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36

recogí mis memorias, mis diarios de campo y las notas que siempre tomé 
en nuestras conversaciones.

Buscando una antropología de la infancia que aún no conocíamos

En aquel entonces el foco de la formación antropológica del 
Departamento eran los pueblos indígenas. Había quienes llegaban a cues-
tionar si el estudio de otros sectores sociales era o no antropología. La 
infancia y la educación como campos de la antropología eran poco cono-
cidos en nuestro medio y ese fue mi primer encuentro con la pedagogía 
de la confrontación del profesor Vasco que inicialmente me hizo sentir 
hostigada y a la vez retada por sus interrogaciones, lo que me llevó a 
explorar en mi interior acerca de las fuerzas y los recursos que poseía 
o podía ampliar para responder. Fue entonces que, con cierto grado de 
desespero, consulté a la profesora Ligia Echeverry de Ferrufino, quien 
seguía los pasos de Virginia Gutiérrez de Pineda en el estudio de la familia 
en Colombia. Al contarle el dilema que enfrentaba soltó una fuerte carca-
jada y me entregó dos lecturas: el libro de Margaret Mead Coming of Age 
in Samoa (1928) y el de Ruth Benedict Patterns of Culture (1934). Después 
de leerlas conversamos sobre mis apreciaciones y  dijo:  –Pregúntele al 
profesor Vasco si la cultura incide en la experiencia de la niñez y la adoles-
cencia, y sustente su pregunta con lo que leyó acerca de quienes sentaron 
las bases del estudio de la infancia y de la educación–.

No esperé la siguiente toma de lista y las reiteradas preguntas 
del profesor Vasco, sino que fui a su oficina y le planteé mis reflexiones. 
Sonrió mientras decía:  –Está bien, ya pudo encontrar algo más allá. Si 
quiere seguir ese camino, al menos empiece por hacer etnografía como 
lo hizo Mead–. Al mismo tiempo criticó esa falta en el trabajo de Benedict. 
A partir de ese momento, nuestra relación tomó otro curso en la medida 
en que se entabló una suerte de acompañamiento a mi trabajo etnográfico 
sobre la labor pedagógica que empezaba a desarrollar. 

A lo largo de esa nueva relación fui comprendiendo que las preguntas 
confrontadoras del profesor Vasco eran centrales para el aprendizaje en 
tanto presionaban a explorar más allá de lo superficial, pero siempre que 
generarán la búsqueda de respuestas y no me dejara recluir en  un lugar 
de mera presión o temor. En la formación antropológica esos interro-
gantes fueron fundamentales teniendo en cuenta que la disciplina está 
basa en la indagación, la reflexión crítica y la posibilidad de problematizar 
fenómenos sociales y culturales frente a certezas y preconceptos. 



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesía por la antropología de las infancias...

| 25 | 

En antropología, cuestionar lo que se da por sentado es esencial 
para desentrañar las relaciones sociales, los significados culturales y las 
dinámicas del poder. Eso mismo hacía Luis Guillermo Vasco con sus estu-
diantes de manera frontal e implacable, y aún me pregunto si era o no 
lo que necesitábamos para despertar y reaccionar. Para las generaciones 
recientes de estudiantes se podría decir que hay importantes avances en 
transformaciones en sus experiencias de niñez que les dan un piso de 
confianza, así como en contar en su formación universitaria con pedago-
gías más dialogantes que tienen en cuenta su voz y sus intereses. Se diría 
que una pedagogía de la confrontación estaría fuera de tiempo y lugar, sin 
embargo, y tal vez con nuevas estrategias pedagógicas, defiendo que se 
debe mantener en un lugar central a las preguntas que nutran su pensa-
miento crítico, que les propongan debates, que inste a buscar respuestas 
y a mantenerse despiertos en el proceso, que les den valor a las posturas y 
que no pierdan de vista el para qué de la acción antropológica.

En las clases resaltaba que el conocimiento se construye a partir 
de preguntas que guían la investigación etnográfica, el trabajo de campo 
y el análisis de sus resultados. Decía que al formular preguntas se busca 
comprender las experiencias de la vida, las percepciones y explicaciones de 
los actores sociales evitando imponer una preconcebida visión académica. 
Sin embargo, a lo largo de la formación insistió en que en la antropología 
la pregunta no es imparcial; está ligada a una postura que puede tener o 
no un compromiso con la comprensión de las desigualdades, la justicia 
social y que siempre es política. En lugar de pretender una imposible 
neutralidad, proponía que los antropólogos definieran su propia posición 
y asumieran un compromiso ético y político con las comunidades que 
estudian, lo que implica no solo describir o analizar, sino también parti-
cipar  y  colaborar  con los sujetos reconociendo su derecho a ser parte 
activa en la producción de conocimiento.

La mirada vasquiana en la etnografía y el rumbo pedagógico

Durante dos años, quincenalmente, presenté al profesor Vasco los 
diarios de campo que realicé a puño y letra, ya que los computadores 
estaban fuera de mi alcance. Mi etnografía apeló a la observación partici-
pante y al registro escrito que consignaba en los diarios mientras desem-
peñaba mi labor como maestra. Llevaba en mi bolsillo una pequeña libreta 
en la que anotaba palabras que me permitieran después reconstruir en el 
diario con más detalle los acontecimientos, las relaciones, los ambientes, 
el espacio y el tiempo, entre otros aspectos. Seguí la indicación de solo 
escribir en un lado de la hoja, porque en algún momento tendría que 
agrupar la información por subtemas. Fue casi un entrenamiento sobre la 



Maritza Díaz-Barón

| 26 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36

percepción con los sentidos que se fue haciendo más amplio y detallado, 
al tiempo que fijó en mí el hábito de hacer que realmente fuera un diario 
del campo en el que vivía cada día. 

Observaba y anotaba con atención acerca de los cuerpos de las niñas 
y los niños, sus maneras de gestualizar, de moverse, lo que expresaban de 
manera verbal y no verbal. Las necesidades e intereses que manifestaban 
y la manera en que respondían ante ellas. Sus maneras de relacionarse 
entre pares y cómo se contrastaba con la relación con adultos. Me inte-
resé por qué les hacía acomodarse en el jardín, qué ponían a disposición 
para adaptarse y a qué se resistían. Me interesaba detallar lo que imitaban 
y lo que no. Es importante aclarar que en este tiempo el profesor Vasco 
no planteó la necesidad de establecer una pregunta de investigación, sino, 
por el contrario,  ir transitando por el conocimiento que me permitía la 
etnografía de las niñas, los niños, el contexto y de mí misma. La pregunta 
de investigación apareció más adelante y emergió de lo vivido hasta ese 
momento. 

Con algún vago referente que otro curso me dio acerca del mate-
rialismo cultural me impuse la tarea de ser objetiva en mis registros para 
encontrar patrones observables y verificables en los comportamientos de 
los niños y las niñas. Cuando revisamos esos diarios de campo, el profesor 
Vasco cuestionó mi presunta objetividad como una ilusión irrealizable 
que deshumaniza la investigación desconociendo la subjetividad que es 
inherente al proceso de construcción de conocimiento. Ponía en relieve 
cómo el conocimiento no es neutral sino que está determinado por 
intereses de clase, raza, género y cultura. Insistía en que esa supuesta 
neutralidad científica ha servido históricamente para justificar la coloni-
zación, el racismo y la exclusión. Resaltaba que era necesario ahondar en 
la subjetividad que portamos para reconocernos como sujetos culturales, 
más aún en la investigación. Lo que me explicó durante aquel tiempo, lo 
encontré más adelante recogido en su texto La objetividad una trampa 
mortal. Me propuse salir de aquella trampa dándole lugar a la noción de 
experiencia en la etnografía. Una experiencia que toca tanto a investiga-
dores como investigados, Es decir, que entreteje lo que acontece y lo que 
le acontece a quienes comparten la vida cotidiana en el campo que se está 
etnografiando. 

Al observar y consignar todo lo que mis sentidos, emociones y 
mente percibían, se fue acentuando el valor pedagógico de una etno-
grafía del aula. Fui entendiendo el aula más allá del salón de clase bajo 
una perspectiva que expande los espacios, las metodologías y recursos 
de enseñanza y aprendizaje que sobrepasa las paredes institucionales y 



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesía por la antropología de las infancias...

| 27 | 

está en los entornos naturales, comunitarios, relacionales, conformando 
ecosistemas de aprendizaje sin fronteras fijas. Las conversaciones sobre 
mis diarios siempre generaban nuevas preguntas: –¿Por qué registra esto 
y no aquello?¿Qué tiene que ver con su propia infancia? ¿Qué preguntas 
surgen de lo que observa? ¿Quién puede responder sus preguntas? ¿Cómo 
verían lo que usted registra y cómo lo describirían otras personas? ¿Cómo 
puede describir lo que percibió sin reducirlo a un adjetivo? ¿Es posible ser 
objetivos en el registro etnográfico? ¿Cuál es la experiencia de los niños, 
los demás maestros, la suya? ¿Para qué sirven sus diarios de campo? ¿De 
dónde saca esas conjeturas? ¿Qué dicen los niños al respecto de aquello 
que está registrando o está analizando?–

Una pregunta reiterada del profesor Vasco giraba en torno a si 
lo que se considera “normal”, “esperado” o “anormal” según las teorías 
evolucionistas de las ciencias sociales y en particular la psicología, eran 
visibles en un contexto como el que yo registraba. Y si las diferencias en 
las nociones sobre la naturaleza de los niños y las niñas, sus maneras de 
aprender, su inteligencia, sus juegos, el cuidado o los roles, y las respon-
sabilidades familiares podrían ser universales y qué implicaba establecer 
modelos universales del desarrollo infantil. A partir de este tipo de inte-
rrogantes se derivaban reflexiones de cierre a cada conversación que 
volvían sobre cómo el conocimiento, la ciencia y la investigación no son 
fines en sí mismos, sino medios, instrumentos, para transformar el mundo 
hacia la equidad, la libertad y la justicia. 

El profesor Vasco destacaba la importancia de asociar la teoría y la 
práctica en los procesos pedagógicos, es decir, entablar una praxis peda-
gógica.  Por esa vía me propuso una ruta para mi aprendizaje acerca de la 
infancia y la educación infantil a partir de procedimientos que él encuadró 
en la idea de –ir, llegar y volver– Ir implicaría la acción de romper con los 
centros de poder y dominación. Esta ruptura se lograba sumergiéndose en 
la complejidad de las realidades que en el ámbito educativo significaban, 
por ejemplo, poner a la institución, al maestro y al adulto como centro 
de control o tomar modelos idealizados de familia. Llegar  representaría 
integrarse y comprender las condiciones materiales y espirituales de 
las personas estableciendo una real conexión con ellas.  Volver  conlle-
varía traducir las necesidades en acciones concretas asegurando que 
las decisiones, en este caso pedagógicas, no fueran tomadas de manera 
abstracta o teórica, sino resaltando el carácter político de la educación. 
Este conocimiento sería la base para transformar la realidad de acuerdo 
con el principio de que “el conocimiento del hombre no puede separarse 
ni en lo más mínimo de la práctica, y repudia todas las teorías erróneas 
que niegan su importancia o separan de ella el conocimiento” (Mao,1968, 



Maritza Díaz-Barón

| 28 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36

p. 5). Los anteriores elementos nutrieron inicialmente los procedimientos 
educadores del jardín no solo conectando la etnografía en el aula con una 
visión acerca del proceso de aprendizaje de los niños y las niñas, sino 
dando relevancia a la coherencia entre lo que se dice y se refleja en la 
práctica pedagógica. 

Desde sus inicios, el jardín infantil  acogió  la mirada de nuevas 
pedagogías  a la cabeza de Paulo Freire. 

El pedagogo Germán Mariño, que fue mi profesor terminando el 
bachillerato, abrió alternativas para romper con los modelos tradicionales 
de educación preescolar y promovió una educación que potenciara el 
ser de las niñas y los niños por medio del juego y el arte. Entendíamos 
la construcción de la autonomía y la conciencia crítica como una herra-
mienta para la transformación social. También fueron importantes los 
referentes de algunos de mis profesores en la universidad que interpe-
laban en mí la perspectiva maoísta. Carlo Federici, quien exponía con rigor 
los fundamentos lógicos de las matemáticas como base para estructurar 
y validar el razonamiento y el análisis social. El curso de Kant del profesor 
Guillermo Hoyos, con una cautivante energía, retomaba la relación entre 
el empirismo y el racionalismo argumentando que el conocimiento surge 
de la interacción entre la experiencia sensorial y las estructuras cognitivas 
innatas. Por otra parte, las pesquisas del equipo pedagógico se nutrieron 
de los diálogos con las madres y padres de familia, en su mayoría artistas 
o docentes de la Universidad Nacional, que impulsaron la búsqueda de 
nuevos referentes teóricos. Por ese camino encontré diversos autores, 
entre los que tuvieron especial relevancia las propuestas de María 
Montessori y Rudolf Steiner. 

Montessori plantea un método pedagógico basado en la observa-
ción, la experimentación, la experiencia sensorial y el aprendizaje activo, 
principios centrales de la construcción epistemológica en la educación 
infantil. El proyecto de antroposofía de Rudolf Steiner parte de la apro-
ximación holística a la educación integrando el desarrollo intelectual, 
artístico, práctico y emocional del niño, centrándose en su individualidad 
y en el respeto por su ritmo de aprendizaje. 

Con las anteriores reflexiones fui de nuevo donde el profesor Vasco, 
cuya respuesta fue determinante: –¿Por qué necesita de las teorías que 
llegan desde Prusia o Italia para darle sentido a lo que está ahí bajo sus 
narices? ¿Acaso tiene que hacer coincidir lo que hay aquí con lo que le 
dicen desde allá?– Le respondí: —¿No es acaso lo mismo que tomar una 
teoría del conocimiento que viene de China?— Él respondió con un enfático 



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesía por la antropología de las infancias...

| 29 | 

no y una larga explicación sobre el espíritu revolucionario. Y después de 
algún tiempo retomamos el diálogo discutiendo divergencias acerca de la 
forma de involucrar los referentes teóricos en el quehacer antropológico 
y pedagógico. 

En ese tiempo nuestros semestres duraban un año debido a los 
cierres prolongados de la Universidad, lo que redujo el grupo de estu-
diantes a la tercera parte, siendo las mujeres las que más permanecimos. 
Durante el cuarto semestre nació mi hija, mientras su padre trabajaba en 
la selva amazónica durante largos períodos de campo. Me sentí abrumada 
ante el panorama de criar, trabajar y a la vez estudiar. Busqué al profesor 
Vasco para que autorizara la cancelación de mi semestre. Él propuso 
que tomara el mínimo de materias, e incluso me invitó a llevar a mi hija 
a su clase, que efectivamente dictó algunas veces con ella en brazos. Me 
compartió conocimientos de su experiencia por el reciente nacimiento de 
su segunda hija. 

En conjunto, las conversaciones y lecturas aportaron al entendi-
miento de los niños y las niñas con respecto a sí mismos sin restringirlos 
a los postulados teóricos que daban una caracterización universal de 
la conducta infantil y del desarrollo infantil. Un gran aliento provino de 
la satisfacción y confianza de las familias de los niños y las niñas sobre 
nuestro minucioso conocimiento de sus hijos e hijas, a quienes invitábamos 
a observar, registrar y conversar sin pretender reducirles a comporta-
mientos normalizados. Esto llevó a la búsqueda de las causas para generar 
transformaciones y no fórmulas para “aconductar” a los niños y las niñas. 

Las fuentes etnográficas generaron una ruta en la comprensión y 
acción pedagógica del jardín infantil para encontrar cómo las interac-
ciones cotidianas en el aula reflejan y reproducen dinámicas sociales 
más amplias. El juego fue uno de mis focos de atención como campo de 
observación de las relaciones de las niñas y los niños. Se hacía evidente 
cómo revela los contextos culturales que configuran las interacciones 
sociales o la posible capacidad de agencia. Uno de los hallazgos sobre el 
juego indicaba que la competencia, la propiedad, la fuerza y la destreza, se 
convierte en un modelo de comportamiento deseado por los más grandes 
para poder “mandar en el juego”, lo que planteaba una posible conexión 
con rasgos predominantes del entorno social de los niños y las niñas, y a 
entender la manera en que son incorporados tan tempranamente en los 
procesos de socialización. 

Con el profesor Vasco repasamos la información etnográfica conver-
tida en informe del curso de trabajo de campo dirigido por él, acerca de 



Maritza Díaz-Barón

| 30 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36

los significados que ponían de manifiesto las diversas formas en las que los 
niños y las niñas se relacionan con su mundo y se preparan para asumir 
el papel de adultos. Sus preguntas giraron en torno a la neutralidad de la 
escuela: –¿Cuál es el papel de las instituciones educativas frente a perpe-
tuar las dinámicas que llevan desde la infancia temprana a las desigual-
dades sociales?–. Sus interpelaciones vigorizaron nuestro proceso para 
observar y valorar estas diferencias, reconocer que cada niño y niña tiene 
una combinación única de habilidades, intereses, temperamentos y estilos 
de aprendizaje, así como a crear entornos que celebren la diversidad, 
promuevan la aceptación de las diferencias e involucre a los niños y las 
niñas en la toma de decisiones para fomentar su sentido de agencia y 
valoración personal.

Más adelante, cuando terminé la carrera, los aportes del profesor 
Vasco se dieron también en su rol como padre de familia del jardín infantil, 
junto con su compañera y madre de dos de sus hijos, quienes nos permi-
tieron ser parte de un tiempo precioso en la vida de su tercer hijo. Ambos 
compartían una particular sensibilidad hacia el arte y apoyaron, exigieron 
y aportaron significativamente a la educación desde la creatividad y la 
autonomía. Otra de sus contribuciones fue  la manera de involucrarse 
como parte de la comunidad no solo como receptores pasivos sino como 
actores activos en la definición de los contenidos y métodos de enseñanza. 

Fueron pertinentes sus alertas ante el universalismo para cues-
tionar los currículos homogenizantes con un enfoque colonial, patriarcal, 
clasista y racista en las escuelas, incluyendo la educación inicial. A pesar 
del reconocimiento de las metodologías participativas de la sociología y 
la antropología, manifestaba serias dudas sobre la Investigación Acción 
Participativa. Exigía tener presente una ética del cuidado y la recipro-
cidad, y garantizar que la investigación beneficie material y políticamente 
a las comunidades. En el recorrido pedagógico del jardín, los debates que 
sostuvimos se articulaban con el proceso inspirado en las epistemologías 
propias y en los saberes medioambientales que seguíamos aprendiendo 
de los pueblos indígenas.

Vasco y mi travesía por la investigación sobre las infancias 

Posteriormente, nuestras conversaciones sobre la infancia y la 
educación sucedieron durante algunos de los trabajos en los que he parti-
cipado. Varias de mis labores fueron consultorías a programas de institu-
ciones del Estado o agencias de cooperación internacional, considerando 
que la intervención de profesionales de las ciencias humanas en el Estado 
y las políticas públicas son importantes para contribuir al proceso de 



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesía por la antropología de las infancias...

| 31 | 

construcción de la nación. No se hicieron esperar sus confrontaciones 
acerca de las políticas públicas que suelen ignorar la autonomía de los 
indígenas reduciendo su participación a roles instrumentales, como ejem-
plificó con los proyectos de desarrollo del Estado que transforman valores 
culturales en mercancías. Hasta hoy día me problematizan sus adverten-
cias sobre la cooptación estatal (de las demandas indígenas) que resuenan 
en los debates sobre la multiculturalidad, la educación intercultural y la 
patrimonialización. Resaltaba cómo los proyectos de desarrollo, e incluso 
de la academia, pueden perpetuar la colonialidad y la dominación encu-
briendo cuestiones más profundas sobre la desigualdad económica y la 
injusticia social.

Por cuanto el profesor Vasco abogaba por una mirada sobre la diver-
sidad de las infancias y que la educación tuviera en cuenta el contexto 
cultural y social de los niños, las niñas y los estudiantes en general, anali-
zamos algunos planteamientos de autores norteamericanos y europeos. 
Sus preguntas, siempre inquisidoras, cuestionaban mis hallazgos sobre las 
raíces de la antropología de la infancia y la antropología de la educación 
por su concentración en estudios sobre el ciclo vital, la escuela y la socia-
lización, con visiones de las niñas y los niños como receptores pasivos de 
la cultura. Discutimos los alcances y limitaciones de reconocer a las niñas 
y los niños como agentes activos en la construcción de su mundo social y 
cultural, que promovió mi acercamiento a los aportes de estudios trans-
culturales como los de John y Beatrice Whitting (1975), David Lancy (1976) 
y Robert Le Vine (2003), antropólogos que abordan comparativamente las 
formas de crianza y educación. 

También tratamos temáticas y autores en América Latina, y el 
enfoque crítico que mantiene, contextualizado y comprometido con la 
realidad social, política y cultural de la región. Ahondé en trabajos como 
el de Sandra Carvalho (2003), investigadora brasileña que ha trabajado 
en temas de pobreza, infancia y políticas públicas, enfocándose en 
la vida cotidiana de los niños y las niñas en contextos urbanos; o el de 
Clarice Cohn quien emprendió el estudio de la niñez desde las propias 
perspectivas de los niños y las niñas, valorando los saberes, prácticas y 
cosmovisiones de los pueblos indígenas sobre la crianza y la infancia. En 
Colombia, los trabajos con un corte histórico e interdisciplinario como 
los de Ximena Pachón y Zandra Pedraza tomaron especial relevancia para 
disponer el campo a partir de finales de los 90. Coincidimos en que las 
investigaciones que exploran temas como la guerra, la pobreza, la migra-
ción, las relaciones intergeneracionales aportan a los cuestionamientos 
sobre las perspectivas eurocéntricas y coloniales que han dominado los 
estudios sobre la niñez. 



Maritza Díaz-Barón

| 32 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36

Uno de los trabajos más relevantes en los que participé sucedió en 
el marco del proyecto Atención integral a la familia indígena del ICBF, de 
la entonces Sede de los Territorios Nacionales (antes de ser reconocidos 
como departamentos  Amazonas, Arauca, Caquetá, Guainía, Guaviare, 
Putumayo, Vaupés y Vichada). El proyecto inició en 1993 y formuló 
tres líneas de investigación y acción: 1) autosuficiencia alimentaria; 2) 
Sociabilización endógena, familia e infancia; y 3) Control social y aspectos 
sociales y legales de la familia. Involucró activamente a las comunidades 
indígenas en la planeación y ejecución de las acciones del proyecto, 
acogió sus decisiones y formas de gobierno propio y promovió el carácter 
colaborativo en la implementación de las políticas públicas.

Durante varias estadías de campo estudié las formas de sociabili-
zación endógena de las niñas y los niños, especialmente en el trapecio 
amazónico y en el Vaupés. Como fruto del trabajo expuse la importancia 
de las epistemologías propias de los pueblos indígenas, específicamente 
del pueblo Pãmiwa (conocido como Cubeo) y el pueblo Tikuna, que fue 
retomado por las comunidades para recuperar prácticas de crianza, 
juegos tradicionales, nociones propias sobre el cuidado y la integralidad 
de las niñas y los niños. Retomando la pedagogía freiriana y las corrientes 
constructivistas, como las de Lev Vygotsky o Jean Piaget, encontré afini-
dades con el uso de  la pregunta problematizadora y la exploración del 
entorno  como base del aprendizaje infantil. También observé las parti-
cularidades del sentido de lo colectivo en el compromiso educativo de la 
comunidad. Mi reflexión no se limitó a la forma como ese proceso podría 
enriquecer las prácticas educativas internamente, sino que le considero 
un legado para reconfigurar las nociones de infancia y educación inicial en 
espacios no exclusivamente indígenas. Entonces, inspirada en las episte-
mologías indígenas, formulé un método pedagógico alternativo que llamé 
exploración asistida poniendo el saber propio en un diálogo de “tú a tú” 
con las teorías pedagógicas que contrastan la histórica relación colonial.  

Cuando sostuve una nueva conversación con el profesor Vasco 
exclamó:  –Al fin está haciendo realmente antropología–. Sin embargo, 
nuevamente, recalcó las alertas sobre el trabajo con las instituciones del 
Estado y ante la exploración asistida exclamó: –¿Acaso pretende convertir 
lo indígena en un modelo para replicar en la “educación occidental”?– Esa 
pregunta reclama no romantizar ni exotizar lo indígena, ni emplear sus 
conocimientos utilitariamente. Un llamado ético, más que académico, que 
aún me resuena. El profesor Vasco hizo que me adentrara en las formas 
propias de construir conocimiento con fundamento en la cosmovisión 
indígena que conecta a los individuos con sus ancestros, la naturaleza y 
el universo. Esto implica otra visión de la integralidad del ser humano en 



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesía por la antropología de las infancias...

| 33 | 

la que el conocimiento no se separa del cuerpo, de las emociones, del 
espíritu, que se produce y reproduce en comunidad. 

Ello genera un compromiso que mantengo con la comunidad 
adelantando una investigación colaborativa con acuerdos claros acerca 
de necesidades e incluso he entregado mis diarios de campo para que la 
comunidad los use como material de trabajo. 

Otro proyecto en el que participé como consultora fue en la elabo-
ración del Lineamiento pedagógico para la educación inicial indígena en 
Bogotá, formulado por el Instituto Distrital de Investigación Educativa 
(IDIE) y la Secretaría Distrital de Integración Social (SDIS), entre el 2010 y 
el 2012. Con el propósito de promover el bienestar físico, emocional, social 
y cognitivo de los niños y niñas, atendiendo a sus necesidades específicas 
desde su propia noción de la integralidad, el lineamiento tuvo un enfoque 
intercultural para generar un diálogo de saberes entre las cosmovisiones 
indígenas que, siguiendo las pautas del Sistema Educativo Indígena Propio 
(SEIP) permitieran integrar conocimientos, prácticas y lenguas de los 
pueblos indígenas, que aseguren que los niños y niñas crezcan conectados 
con su cultura creando espacios que sean acogedores para los niños y sus 
familias, fomentando el respeto y la valoración de la diversidad cultural. 

Respondiendo al Acuerdo 359, por el cual el Distrito Capital esta-
bleció los lineamientos de Política Pública para garantizar una educación 
inicial pertinente y de calidad para los niños y las niñas indígenas en 
Bogotá, con representantes de las comunidades indígenas radicadas en 
Bogotá, Nasa, Misak, Embera Katio, Kuankuamo, Kubeo, Wayuu, Muisca, 
Ambiká Pijao, Kichwa, Inga, Murui-Huitoto, Tubu, Coreguaje, Kamtsa, 
Waunan, Yanacona, Wiwa y Eperará, me correspondió orientar el proceso 
de construcción participativa para definir los lineamientos pedagógicos 
de los jardines infantiles indígenas en Bogotá.3 Después de compartir 
remembranzas sobre la infancia y las trayectorias en la ciudad, con círculos 
de la palabra, talleres de diseño, reflexiones y debates conceptuales, que 
fueron permanentemente consultados con los cabildos y sabedores de los 
territorios, se definieron los acuerdos para asegurar una educación inicial 
inclusiva, respetuosa y que fortalezca la identidad de los niños y las niñas 
indígenas en Bogotá. 

3	 Posteriormente denominados Casas de Pensamiento Intercultural. https://www.integracionsocial.gov.co/
index.php/noticias/93-noticias-infancia-y-adolescencia/6164-las-12-casas-de-pensamiento-intercultural-
de-bogota-unidas-para-conmemorar-el-dia-nacional-de-la-ninez-y-adolescencia-indigena

https://www.integracionsocial.gov.co/index.php/noticias/93-noticias-infancia-y-adolescencia/6164-las-12-casas-de-pensamiento-intercultural-de-bogota-unidas-para-conmemorar-el-dia-nacional-de-la-ninez-y-adolescencia-indigena
https://www.integracionsocial.gov.co/index.php/noticias/93-noticias-infancia-y-adolescencia/6164-las-12-casas-de-pensamiento-intercultural-de-bogota-unidas-para-conmemorar-el-dia-nacional-de-la-ninez-y-adolescencia-indigena
https://www.integracionsocial.gov.co/index.php/noticias/93-noticias-infancia-y-adolescencia/6164-las-12-casas-de-pensamiento-intercultural-de-bogota-unidas-para-conmemorar-el-dia-nacional-de-la-ninez-y-adolescencia-indigena


Maritza Díaz-Barón

| 34 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36

Cuando conversé al respecto con el profesor Vasco, lo primero que 
indicó fue la necesidad de hacer una etnografía del proceso. En seguida, 
conforme a su pedagogía de la confrontación, anotó sus críticas sobre las 
políticas públicas, por ejemplo, cuestionando: –Los Emberá son gente de 
maíz. ¿Cómo se pretende que lo sigan siendo en Bogotá, con un huerto 
escolar? –  Ponía en duda la capacidad de implementar el lineamiento 
en un contexto urbano como Bogotá, donde las comunidades indígenas 
enfrentan desafíos adicionales por la migración, la discriminación, el 
racismo y la pérdida de conexión con sus territorios ancestrales. Arguyó 
si realmente el proyecto respeta la autonomía de los pueblos indígenas 
en la construcción de sus propios modelos educativos, logrando integrar 
sus cosmovisiones en la educación inicial, o simplemente les reduciría a 
elementos folclóricos o complementarios de un marco pedagógico occi-
dental. Argumentó que aunque el documento parte de la participación 
comunitaria, en la práctica las decisiones seguían siendo inducidas y deter-
minadas por las instituciones distritales que limitaban la autodetermina-
ción de las comunidades. Enfatizó la importancia de entender y respetar 
las cosmovisiones indígenas como sistemas completos de conocimiento, 
en lugar de fragmentarlas como asignaturas de un currículo. Debatió si 
la interculturalidad propuesta por el lineamiento era realmente crítica y 
transformadora, o si se limitaba a una mera coexistencia de culturas sin 
cuestionar las estructuras de poder que perpetúan la desigualdad y las 
relaciones asimétricas entre el Estado y los pueblos indígenas. 

Las conversaciones con el profesor Vasco acerca de la relación 
entre la antropología, la infancia y la educación se dieron por largo 
tiempo y con múltiples matices. La mayor huella que dejaron su maestría, 
su solidaridad, las reflexiones a partir de preguntas de confrontación, 
su humor, su sarcasmo, su voz contundente y su exigencia siempre de 
apoyarse en el trabajo de campo, me propusieron tomar la antropología 
como potencial perspectiva para la práctica emancipadora y de libera-
ción, en oposición a una pedagogía de la sumisión. Siempre hizo sentir 
su crítica sobre el sistema educativo hegemónico y excluyente, y por no 
responder a las diversas realidades de las poblaciones, especialmente 
populares e indígenas. Me instó a desafiar las narrativas dominantes por 
medio de la etnografía y la construcción del conocimiento conforme a 
planteamientos marxistas, y compartió algunas de sus reflexiones sobre 
su propia experiencia entre los Chamí y la investigación colaborativa con 
el pueblo Guambiano que le llevó a ser coautor de textos que reivindican 
su historia. No puedo decir de mi parte que sus preguntas y advertencias 
tengan respuestas conclusivas. Al contrario, sus palabras siguen estando 
presentes en mis reflexiones y, a veces, los desvelos que me acompañan. 
Entiendo mi labor como una mediadora que se apoya en la experiencia y 



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesía por la antropología de las infancias...

| 35 | 

la investigación que de ninguna manera pretende determinar las acciones 
de los pueblos indígenas y otros grupos étnicos.

Sin duda, su postura definida y contundente ha sido un legado para 
acercarme a las infancias y a la educación desde la antropología. 

¡Gracias siempre!

Referencias

Benedict, R. (1934). Patterns of Culture. Houghton Mifflin.

Carvalho, S.  (2003).  Infância e exclusão social: Um estudo antropológico sobre crianças em 

situação de rua no Brasil. Editora UFMG.

Centro de Expresión Artística Mafalda. (2024) PEI. https://centromafalda.edu.co/

Cohn, C. (2002). A criança indígena: A concepção xicrin de infância e aprendizado. PPGAS-

USP.

Concejo de Bogotá, D.C. (2009, enero 5). Acuerdo 359 de 2009: Por el cual se establecen los 

lineamientos de política pública para los indígenas en Bogotá, D.C. y se dictan otras 

disposiciones. Alcaldía Mayor de Bogotá, Secretaría Jurídica Distrital. https://www.

alcaldiabogota.gov.co/sisjur/normas/Norma1.jsp?i=34386

Díaz, M.  (2024). Reconfigurar las nociones de infancia y la educación inicial desde las 

pedagogías propias de algunos grupos amazónicos.  Revista Áltera, 17.  https://

periodicos.ufpb.br/index.php/altera/article/view/66880

Lancy, D.  (2008).  The anthropology of childhood: Cherubs, chattel, changelings. Cambridge 

University Press.

Levine, R.  (2003).  Childhood socialization: Comparative studies of parenting, learning and 

educational change. Levine, R. (2007). Ethnographic studies of childhood: A historical 

overview.  American Anthropologist, 109(2), 247-260.  https://doi.org/10.1525/

aa.2007.109.2.247

Mao, T. (1967). Citas del Presidente Mao Tse-Tung [Libro Rojo]. República Popular de China.

Mao, T. (1968). Sobre la práctica. República Popular de China.

Mead, M. (1928). Coming of Age in Samoa: A Psychological Study of Primitive Youth for Western 

Civilisation. William Morrow y Company.

Ministerio de Educación Nacional (M.E.N.).  (s.f.).  Sistema Educativo Indígena Propio 

(SEIP). https://www.mineducacion.gov.co/1621/article-214913.html

Pachón, X.  (2007).  Los gamines: Una historia social de la infancia en Bogotá. Universidad 

Nacional de Colombia, Instituto Colombiano de Antropología e Historia (ICANH).

Pedraza Gómez, Z. (2011). Educación y cultura: La escuela como espacio de configuración de 

la infancia. En Infancias y adolescencias: Teorías y experiencias en el borde (pp. 45-68). 

Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Piaget, J. (1937). La construction du réel chez l’enfant. Delachaux et Niestlé.

https://www.alcaldiabogota.gov.co/sisjur/normas/Norma1.jsp?i=34386
https://www.alcaldiabogota.gov.co/sisjur/normas/Norma1.jsp?i=34386
https://periodicos.ufpb.br/index.php/altera/article/view/66880
https://periodicos.ufpb.br/index.php/altera/article/view/66880
https://doi.org/10.1525/aa.2007.109.2.247
https://doi.org/10.1525/aa.2007.109.2.247
https://www.mineducacion.gov.co/1621/article-214913.html


Maritza Díaz-Barón

| 36 | RASV. Vol. 27, n.º 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36

Piaget, J.  (1985).  La construcción de lo real en el niño. Editorial Crítica. (Trabajo original 

publicado en 1937).

Rockwell, E. (1985). Etnografía y teoría de la investigación educativa. En Etnografía y teoría de 

la investigación educativa. Cinvestav-IPN.

Steiner, R.  (1995). The education of the child in the light of anthroposophy. Anthroposophic 

Press.

Vasco, L. G. (2007). Así es mi método en etnografía. Tabula Rasa, 6, 19-52.

Vasco, L. G. (1987). Objetividad en antropología: Una trampa mortal. Uroboros, 1, 7-9.

Vygotsky, L. (1934). Thought and language. MIT Press. 

Vygotsky, L. (1978). Pensamiento y lenguaje. Paidós. (Trabajo original publicado en 1934).

Whiting, J., y Whiting, B. (1975). Children of six cultures: A psycho-cultural analysis. Harvard 

University Press.


