ARTICULO DE REFLEXION
Recibido: 1 de mayo de 2025. Aprobado: 1 de julio de 2025.
DOI: 10.17151 /rasv.2025.27.2.2

Confrontar para educar: huellas de
Luis Guillermo Vasco en mi travesia
por la antropologia de las infancias
y la antropologia de la educacion

Confronting to Educate: The Traces of Luis Guillermo MaARITzA Diaz-BARON
Vasco in My Journey through the Anthropology of Pontificia Universidad
Childhoods and Educational Anthropology Javeriana, Bogotd, Colombia.
RESUMEN ~ diaz.m@javeriana.edu.co

Este articulo desarrolla tres aspectos de una @ ORCID.0000-0002-1955-6629
trayectoria particular en la antropologia, para la € Google Scholar
cual ha sido influyente la obra de Luis Guillermo

Vasco. En primer lugar, la confrontaciéon como

forma de educar, en el supuesto de que siempre

hay que cuestionar lo que se da por sentado. En

segundo lugar, se muestra como se desarrollo

la investigacién de las infancias en el caso de la

autora. Finalmente, aparece de modo sugerente,

el ambiente universitario de la antropologia en la

Universidad Nacional en las décadas de 1070 y 1980.

Palabras clave: confrontacion, infancias,
educacién, etnografia, compromiso

Cémo citar este articulo:

Diaz-Baron, M. (2025). Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesia por la antropologia
de las infancias y la antropologia de la educacidn. Revista de Antropologia y Sociologia: Virajes, 27(2), 21-36.
https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.2

ELE

ISSN 0123-4471 (Impreso) ISSN 2462-9782 (En linea) i

=]t

[21]


https://doi.org/10.17151/rasv.2023.25.2.2
https://orcid.org/0000-0002-9540-1629
https://orcid.org/0000-0002-1955-6629
https://scholar.google.com/citations?view_op=list_works&hl=es&user=o9yU_3IAAAAJ

Maritza Diaz-Baron

[22]

ABSTRACT

This article explores three aspects of a particular trajectory in anthropology,
which has been influenced by the work of Luis Guillermo Vasco. First,
confrontation as a form of education, based on the assumption that we
must always question what is taken for granted. Second, it shows how
research on childhood developed in the author’s case. Finally, it offers a
suggestive glimpse into the university environment of anthropology at the
National University in the 1970s and 1980s.

Key words: Confrontation, childhoods, education, ethnography,
commitment

a primera clase que tuve al ingresar al Departamento de
Antropologia de la Universidad Nacional en el segundo semestre
de 1975 fue Etnografia a cargo del profesor Luis Guillermo Vasco.
En aquel entonces no habia ningin curso de induccion a la vida universi-
taria, asi que esa clase significo la iniciacién de entrada a ese nuevo mundo.
Llegué colmada de la emocién de ser parte de esa universidad y viéndome
a futuro con una imagen romantica de lo que seria ser como antropéloga.

Antes de que el profesor ingresara al salon, ya estdbamos sentados y
atentos mas de 30 primiparos que nos encontrabamos dispuestos al nuevo
paso. Con timidas conversaciones nos reconociamos mutuamente, siendo
evidente que las mujeres éramos muy pocas y, al parecer, mas jovenes,
mientras que los hombres se veian mayores y parecian desplegar expre-
siones mas firmes. Encontramos algunos conocidos con los que compar-
timos sonrisas, palabras gentiles y la confabulacién ante las tensiones
del primer encuentro con la universidad. El ambiente entré en suspenso
cuando llegd el profesor Vasco y con voz fuerte y tono contundente
sentencio esta advertencia: -Sepan que yo no les puedo ensefar antropo-
logia porque la antropologia no se aprende en el salén de clase, sino con la
gente, en el lugar en que habitan y compartiendo su vida cotidiana-.

Luego, dijo su nombre y empez06 a tomar lista a las y los estudiantes.
Mientras lo hacia iba formulando preguntas uno a uno, que me parecian
casi clarividentes, pues no era claro cémo tenia informacién previa sobre
nosotros. A la hija de un conocido antropdlogo la ret6 advirtiéndole que
no le seria facil seguir sus pasos, sino lograba sacudirse el peso de ser la
hija de su padre. A otro estudiante le pregunto6 si seria capaz de pensar
mas alla de sus posturas para entender las diferencias culturales.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesia por la antropologia de las infancias...

Cuando me llego el turno la pregunta fue por qué iniciaba estu-
dios en el segundo semestre. ;Acaso viene de un colegio de élite de los
de calendario B?'. Expliqué que me habia graduado de bachiller a finales
del afno anterior en calendario A, pero habia iniciado un jardin infantil® y
debi postergar un semestre el ingreso a la universidad. Hubiera querido
contar que el jardin respondia a una iniciativa familiar en respuesta
al nacimiento de una sobrinita y la infructifera basqueda, de lo que se
llamaba en ese entonces, guarderia. No encontramos un lugar que no se
quedara en ofrecer modelos educativos de moda para cautivar clientes.
Reunimos deseos y busquedas por acercarnos mas a la alegria de la vida,
junto con una breve experiencia de mi trabajo de grado de bachiller acerca
de nuevas pedagogias latinoamericanas y del arte en la infancia temprana
como una posibilidad de transformar la educacion. Nos aventuramos a
reunir en la sala de la casa de nuestra madre a un pequeno grupo de hijos
e hijas de conocidos que compartian la necesidad de construir alterna-
tivas educativas para ellos. Apenas pude enunciar someramente que ese
proyecto también era importante para mi cuando llegaron las preguntas
del profesor, con tono de reclamo: -sY por qué no esta estudiando peda-
gogia? ;De donde saco la idea de estudiar antropologia?-. Mis titubantes
respuestas acerca del interés por las dos disciplinas no lograron suavizar
el interrogatorio que en adelante hizo una y otra vez: -;Usted todavia por
aqui? Pensé que ya estaria en la Universidad Pedagogica-. Sus cuestiona-
mientos no solo se hacian en clase, pues desde un comienzo el profesor
Vasco fue designado por la carrera como mi consejero.

Al salir de clase empezamos a incursionar en el prado de enfrente
del edificio de Ciencias Humanas, conocido como Jardin de Freud donde
compartiamos nuestras primeras impresiones acerca de este particular
profesor. Hubo expresiones acerca de sentirse intimidados, maltratados,
molestos o quien lo tomo6 con humor y como un desafio, incluso genero
un temor en varios que llego a instalarseles de ahi en adelante. Fue claro
que ese primer episodio nos impacto e incremento las incertidumbres que
ya trafamos. A lo largo de la carrera algunos nos fuimos acercando a él,
mientras que otros buscaron distanciarse lo mas posible. Para relatar mi
cercania y las huellas que ha dejado en mi travesia por la antropologia de
las infancias y de la educacion, en este texto me propongo un sentido y
sencillo homenaje al profesor Luis Guillermo Vasco Uribe. Para hacerlo,

1 En la ciudad Bogotad predomina el calendario escolar denominado A en el que funcionan los colegios
publicos y los privados con programas centrados en espafiol, mientras que en menor grado estan los
colegios privados de calendario B, que suelen ser bilinglies, con costos mas altos.

2 Eljardin infantil Centro de Expresidn Artistica Mafalda fundado en febrero de 1975.

[23]



Maritza Diaz-Baron

|24

recogi mis memorias, mis diarios de campo y las notas que siempre tomé
en nuestras conversaciones.

Buscando una antropologia de la infancia que atin no conociamos

En aquel entonces el foco de la formacion antropologica del
Departamento eran los pueblos indigenas. Habia quienes llegaban a cues-
tionar si el estudio de otros sectores sociales era o no antropologia. La
infancia y la educacién como campos de la antropologia eran poco cono-
cidos en nuestro medio y ese fue mi primer encuentro con la pedagogia
de la confrontacion del profesor Vasco que inicialmente me hizo sentir
hostigada y a la vez retada por sus interrogaciones, lo que me llevé a
explorar en mi interior acerca de las fuerzas y los recursos que poseia
o podia ampliar para responder. Fue entonces que, con cierto grado de
desespero, consulté a la profesora Ligia Echeverry de Ferrufino, quien
seguia los pasos de Virginia Gutiérrez de Pineda en el estudio de la familia
en Colombia. Al contarle el dilema que enfrentaba solt6 una fuerte carca-
jada y me entreg6 dos lecturas: el libro de Margaret Mead Coming of Age
in Samoa (1928) y el de Ruth Benedict Patterns of Culture (1934). Después
de leerlas conversamos sobre mis apreciaciones y dijo: -Preguntele al
profesor Vasco si la cultura incide en la experiencia de la nifiez y la adoles-
cencia, y sustente su pregunta con lo que leyé acerca de quienes sentaron
las bases del estudio de la infancia y de la educaciéon-.

No esperé la siguiente toma de lista y las reiteradas preguntas
del profesor Vasco, sino que fui a su oficina y le planteé¢ mis reflexiones.
Sonrié mientras decia: —-Esta bien, ya pudo encontrar algo mas alla. Si
quiere seguir ese camino, al menos empiece por hacer etnografia como
lo hizo Mead-. Al mismo tiempo criticd esa falta en el trabajo de Benedict.
A partir de ese momento, nuestra relacion tomo otro curso en la medida
en que se entabl6 una suerte de acompanamiento a mi trabajo etnografico
sobre la labor pedagogica que empezaba a desarrollar.

Alolargo de esa nuevarelacion fui comprendiendo que las preguntas
confrontadoras del profesor Vasco eran centrales para el aprendizaje en
tanto presionaban a explorar mas alla de lo superficial, pero siempre que
generaran la busqueda de respuestas y no me dejara recluir en un lugar
de mera presiéon o temor. En la formacion antropoldgica esos interro-
gantes fueron fundamentales teniendo en cuenta que la disciplina esta
basa en la indagacion, la reflexion critica y la posibilidad de problematizar
fenomenos sociales y culturales frente a certezas y preconceptos.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesia por la antropologia de las infancias...

En antropologia, cuestionar lo que se da por sentado es esencial
para desentranar las relaciones sociales, los significados culturales y las
dindmicas del poder. Eso mismo hacia Luis Guillermo Vasco con sus estu-
diantes de manera frontal e implacable, y ain me pregunto si era o no
lo que necesitdbamos para despertar y reaccionar. Para las generaciones
recientes de estudiantes se podria decir que hay importantes avances en
transformaciones en sus experiencias de niflez que les dan un piso de
confianza, asi como en contar en su formacién universitaria con pedago-
gias mas dialogantes que tienen en cuenta su voz y sus intereses. Se diria
que una pedagogia de la confrontacion estaria fuera de tiempo y lugar, sin
embargo, y tal vez con nuevas estrategias pedagogicas, defiendo que se
debe mantener en un lugar central a las preguntas que nutran su pensa-
miento critico, que les propongan debates, que inste a buscar respuestas
y a mantenerse despiertos en el proceso, que les den valor a las posturas y
que no pierdan de vista el para qué de la accion antropologica.

En las clases resaltaba que el conocimiento se construye a partir
de preguntas que guian la investigacion etnografica, el trabajo de campo
y el andlisis de sus resultados. Decia que al formular preguntas se busca
comprender las experiencias de la vida, las percepciones y explicaciones de
los actores sociales evitando imponer una preconcebida visién académica.
Sin embargo, a lo largo de la formacion insistié en que en la antropologia
la pregunta no es imparcial; esta ligada a una postura que puede tener o
no un compromiso con la comprension de las desigualdades, la justicia
social y que siempre es politica. En lugar de pretender una imposible
neutralidad, proponia que los antropdlogos definieran su propia posicion
y asumieran un compromiso ético y politico con las comunidades que
estudian, lo que implica no solo describir o analizar, sino también parti-
cipar y colaborar con los sujetos reconociendo su derecho a ser parte
activa en la produccion de conocimiento.

La mirada vasquiana en la etnografia y el rumbo pedagégico

Durante dos afios, quincenalmente, presenté al profesor Vasco los
diarios de campo que realicé a pufo y letra, ya que los computadores
estaban fuera de mi alcance. Mi etnografia apel6 a la observacion partici-
pante y al registro escrito que consignaba en los diarios mientras desem-
penaba mi labor como maestra. Llevaba en mi bolsillo una pequena libreta
en la que anotaba palabras que me permitieran después reconstruir en el
diario con mas detalle los acontecimientos, las relaciones, los ambientes,
el espacio y el tiempo, entre otros aspectos. Segui la indicacion de solo
escribir en un lado de la hoja, porque en algin momento tendria que
agrupar la informacién por subtemas. Fue casi un entrenamiento sobre la

[25]



Maritza Diaz-Baron

126

percepcion con los sentidos que se fue haciendo mas amplio y detallado,
al tiempo que fij6 en mi el habito de hacer que realmente fuera un diario
del campo en el que vivia cada dia.

Observabay anotaba con atencidn acerca de los cuerpos de las nifas
y los nifios, sus maneras de gestualizar, de moverse, lo que expresaban de
manera verbal y no verbal. Las necesidades e intereses que manifestaban
y la manera en que respondian ante ellas. Sus maneras de relacionarse
entre pares y como se contrastaba con la relacion con adultos. Me inte-
resé por qué les hacia acomodarse en el jardin, qué ponian a disposicion
para adaptarse y a qué se resistian. Me interesaba detallar lo que imitaban
y lo que no. Es importante aclarar que en este tiempo el profesor Vasco
no planted la necesidad de establecer una pregunta de investigacion, sino,
por el contrario, ir transitando por el conocimiento que me permitia la
etnografia de las nifias, los nifos, el contexto y de mi misma. La pregunta
de investigacion aparecié mas adelante y emergié de lo vivido hasta ese
momento.

Con algun vago referente que otro curso me dio acerca del mate-
rialismo cultural me impuse la tarea de ser objetiva en mis registros para
encontrar patrones observables y verificables en los comportamientos de
los nifos y las niflas. Cuando revisamos esos diarios de campo, el profesor
Vasco cuestion6 mi presunta objetividad como una ilusion irrealizable
que deshumaniza la investigacién desconociendo la subjetividad que es
inherente al proceso de construcciéon de conocimiento. Ponia en relieve
como el conocimiento no es neutral sino que estd determinado por
intereses de clase, raza, género y cultura. Insistia en que esa supuesta
neutralidad cientifica ha servido historicamente para justificar la coloni-
zacion, el racismo y la exclusion. Resaltaba que era necesario ahondar en
la subjetividad que portamos para reconocernos como sujetos culturales,
mas aun en la investigaciéon. Lo que me explicd durante aquel tiempo, lo
encontré mas adelante recogido en su texto La objetividad una trampa
mortal. Me propuse salir de aquella trampa dandole lugar a la nocién de
experiencia en la etnografia. Una experiencia que toca tanto a investiga-
dores como investigados, Es decir, que entreteje lo que acontece y lo que
le acontece a quienes comparten la vida cotidiana en el campo que se esta
etnografiando.

Al observar y consignar todo lo que mis sentidos, emociones y
mente percibian, se fue acentuando el valor pedagégico de una etno-
grafia del aula. Fui entendiendo el aula mds alld del saléon de clase bajo
una perspectiva que expande los espacios, las metodologias y recursos
de ensefnanza y aprendizaje que sobrepasa las paredes institucionales y

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesia por la antropologia de las infancias...

esta en los entornos naturales, comunitarios, relacionales, conformando
ecosistemas de aprendizaje sin fronteras fijas. Las conversaciones sobre
mis diarios siempre generaban nuevas preguntas: —sPor qué registra esto
y no aquello?;Qué tiene que ver con su propia infancia? ;Qué preguntas
surgen de lo que observa? ;Quién puede responder sus preguntas? ;COmo
verian lo que usted registra y como lo describirian otras personas? ;Cémo
puede describir lo que percibié sin reducirlo a un adjetivo? $Es posible ser
objetivos en el registro etnografico? ;Cual es la experiencia de los ninos,
los deméas maestros, la suya? ;Para qué sirven sus diarios de campo? ;De
donde saca esas conjeturas? ;Qué dicen los nifios al respecto de aquello
que estd registrando o esta analizando?-

Una pregunta reiterada del profesor Vasco giraba en torno a si
lo que se considera “normal’, “esperado” o “anormal” segun las teorias
evolucionistas de las ciencias sociales y en particular la psicologia, eran
visibles en un contexto como el que yo registraba. Y si las diferencias en
las nociones sobre la naturaleza de los nifios y las nifias, sus maneras de
aprender, su inteligencia, sus juegos, el cuidado o los roles, y las respon-
sabilidades familiares podrian ser universales y qué implicaba establecer
modelos universales del desarrollo infantil. A partir de este tipo de inte-
rrogantes se derivaban reflexiones de cierre a cada conversacion que
volvian sobre como el conocimiento, la ciencia y la investigacion no son
fines en si mismos, sino medios, instrumentos, para transformar el mundo
hacia la equidad, la libertad y la justicia.

El profesor Vasco destacaba la importancia de asociar la teoria y la
préactica en los procesos pedagogicos, es decir, entablar una praxis peda-
gogica. Por esa via me propuso una ruta para mi aprendizaje acerca de la
infancia y la educacion infantil a partir de procedimientos que él encuadr6
en la idea de -ir, llegar y volver- Ir implicaria la accion de romper con los
centros de poder y dominacion. Esta ruptura se lograba sumergiéndose en
la complejidad de las realidades que en el ambito educativo significaban,
por ejemplo, poner a la institucion, al maestro y al adulto como centro
de control o tomar modelos idealizados de familia. Llegar representaria
integrarse y comprender las condiciones materiales y espirituales de
las personas estableciendo una real conexiéon con ellas. Volver conlle-
varia traducir las necesidades en acciones concretas asegurando que
las decisiones, en este caso pedagogicas, no fueran tomadas de manera
abstracta o tedrica, sino resaltando el caracter politico de la educacién.
Este conocimiento seria la base para transformar la realidad de acuerdo
con el principio de que “el conocimiento del hombre no puede separarse
ni en lo mas minimo de la practica, y repudia todas las teorias erroneas
que niegan su importancia o separan de ella el conocimiento” (Mao,1968,

[27]



Maritza Diaz-Baron

[28]

p. 5). Los anteriores elementos nutrieron inicialmente los procedimientos
educadores del jardin no solo conectando la etnografia en el aula con una
visién acerca del proceso de aprendizaje de los ninos y las ninas, sino
dando relevancia a la coherencia entre lo que se dice y se refleja en la
practica pedagogica.

Desde sus inicios, el jardin infantil acogié la mirada de nuevas
pedagogias a la cabeza de Paulo Freire.

El pedagogo German Marifo, que fue mi profesor terminando el
bachillerato, abri6 alternativas para romper con los modelos tradicionales
de educacion preescolar y promovié una educacién que potenciara el
ser de las ninas y los nifhos por medio del juego y el arte. Entendiamos
la construccién de la autonomia y la conciencia critica como una herra-
mienta para la transformacién social. También fueron importantes los
referentes de algunos de mis profesores en la universidad que interpe-
laban en mi la perspectiva maoista. Carlo Federici, quien exponia con rigor
los fundamentos logicos de las matematicas como base para estructurar
y validar el razonamiento y el analisis social. El curso de Kant del profesor
Guillermo Hoyos, con una cautivante energia, retomaba la relacién entre
el empirismo y el racionalismo argumentando que el conocimiento surge
de la interaccion entre la experiencia sensorial y las estructuras cognitivas
innatas. Por otra parte, las pesquisas del equipo pedagogico se nutrieron
de los didlogos con las madres y padres de familia, en su mayoria artistas
o docentes de la Universidad Nacional, que impulsaron la bisqueda de
nuevos referentes teoricos. Por ese camino encontré diversos autores,
entre los que tuvieron especial relevancia las propuestas de Maria
Montessori y Rudolf Steiner.

Montessori plantea un método pedagdgico basado en la observa-
cion, la experimentacion, la experiencia sensorial y el aprendizaje activo,
principios centrales de la construccion epistemolégica en la educacion
infantil. El proyecto de antroposofia de Rudolf Steiner parte de la apro-
ximacion holistica a la educacion integrando el desarrollo intelectual,
artistico, practico y emocional del nifio, centrandose en su individualidad
y en el respeto por su ritmo de aprendizaje.

Con las anteriores reflexiones fui de nuevo donde el profesor Vasco,
cuya respuesta fue determinante: —sPor qué necesita de las teorias que
llegan desde Prusia o Italia para darle sentido a lo que estéd ahi bajo sus
narices? jAcaso tiene que hacer coincidir lo que hay aqui con lo que le
dicen desde alla?- Le respondi: —¢No es acaso lo mismo que tomar una
teoria del conocimiento que viene de China?— El respondié con un enfatico

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesia por la antropologia de las infancias...

no y una larga explicacion sobre el espiritu revolucionario. Y después de
algun tiempo retomamos el didlogo discutiendo divergencias acerca de la
forma de involucrar los referentes tedricos en el quehacer antropolédgico
y pedagogico.

En ese tiempo nuestros semestres duraban un afio debido a los
cierres prolongados de la Universidad, lo que redujo el grupo de estu-
diantes a la tercera parte, siendo las mujeres las que mas permanecimos.
Durante el cuarto semestre nacié mi hija, mientras su padre trabajaba en
la selva amazodnica durante largos periodos de campo. Me senti abrumada
ante el panorama de criar, trabajar y a la vez estudiar. Busqué al profesor
Vasco para que autorizara la cancelaciéon de mi semestre. El propuso
que tomara el minimo de materias, e incluso me invit6 a llevar a mi hija
a su clase, que efectivamente dict6 algunas veces con ella en brazos. Me
compartié conocimientos de su experiencia por el reciente nacimiento de
su segunda hija.

En conjunto, las conversaciones y lecturas aportaron al entendi-
miento de los nifios y las nifias con respecto a si mismos sin restringirlos
a los postulados tedricos que daban una caracterizaciéon universal de
la conducta infantil y del desarrollo infantil. Un gran aliento provino de
la satisfaccion y confianza de las familias de los nifios y las nifias sobre
nuestro minucioso conocimiento de sus hijos e hijas, a quienes invitabamos
a observar, registrar y conversar sin pretender reducirles a comporta-
mientos normalizados. Esto llevo a la basqueda de las causas para generar
transformaciones y no formulas para “aconductar” a los nifios y las ninas.

Las fuentes etnograficas generaron una ruta en la comprension y
accion pedagoégica del jardin infantil para encontrar cémo las interac-
ciones cotidianas en el aula reflejan y reproducen dinamicas sociales
mas amplias. El juego fue uno de mis focos de atencion como campo de
observacién de las relaciones de las ninas y los ninos. Se hacia evidente
como revela los contextos culturales que configuran las interacciones
sociales o la posible capacidad de agencia. Uno de los hallazgos sobre el
juego indicaba que la competencia, la propiedad, la fuerza y la destreza, se
convierte en un modelo de comportamiento deseado por los mas grandes
para poder “mandar en el juego”, lo que planteaba una posible conexion
con rasgos predominantes del entorno social de los nifos y las nifas, y a
entender la manera en que son incorporados tan tempranamente en los
procesos de socializacién.

Con el profesor Vasco repasamos la informacion etnografica conver-
tida en informe del curso de trabajo de campo dirigido por él, acerca de

[29]



Maritza Diaz-Baron

[30]

los significados que ponian de manifiesto las diversas formas en las que los
ninos y las nifas se relacionan con su mundo y se preparan para asumir
el papel de adultos. Sus preguntas giraron en torno a la neutralidad de la
escuela: -3Cudl es el papel de las instituciones educativas frente a perpe-
tuar las dindmicas que llevan desde la infancia temprana a las desigual-
dades sociales?-. Sus interpelaciones vigorizaron nuestro proceso para
observar y valorar estas diferencias, reconocer que cada nifio y nifia tiene
una combinacién unica de habilidades, intereses, temperamentos y estilos
de aprendizaje, asi como a crear entornos que celebren la diversidad,
promuevan la aceptacion de las diferencias e involucre a los nifos y las
niflas en la toma de decisiones para fomentar su sentido de agencia y
valoracion personal.

Maés adelante, cuando terminé la carrera, los aportes del profesor
Vasco se dieron también en su rol como padre de familia del jardin infantil,
junto con su compaiiera y madre de dos de sus hijos, quienes nos permi-
tieron ser parte de un tiempo precioso en la vida de su tercer hijo. Ambos
compartian una particular sensibilidad hacia el arte y apoyaron, exigieron
y aportaron significativamente a la educaciéon desde la creatividad y la
autonomia. Otra de sus contribuciones fue la manera de involucrarse
como parte de la comunidad no solo como receptores pasivos sino como
actores activos en la definicion de los contenidos y métodos de ensenanza.

Fueron pertinentes sus alertas ante el universalismo para cues-
tionar los curriculos homogenizantes con un enfoque colonial, patriarcal,
clasista y racista en las escuelas, incluyendo la educacion inicial. A pesar
del reconocimiento de las metodologias participativas de la sociologia y
la antropologia, manifestaba serias dudas sobre la Investigacion Accion
Participativa. Exigia tener presente una ética del cuidado y la recipro-
cidad, y garantizar que la investigacién beneficie material y politicamente
a las comunidades. En el recorrido pedagodgico del jardin, los debates que
sostuvimos se articulaban con el proceso inspirado en las epistemologias
propias y en los saberes medioambientales que seguiamos aprendiendo
de los pueblos indigenas.

Vasco y mi travesia por la investigacion sobre las infancias

Posteriormente, nuestras conversaciones sobre la infancia y la
educacioén sucedieron durante algunos de los trabajos en los que he parti-
cipado. Varias de mis labores fueron consultorias a programas de institu-
ciones del Estado o agencias de cooperacion internacional, considerando
que la intervencion de profesionales de las ciencias humanas en el Estado
y las politicas puablicas son importantes para contribuir al proceso de

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesia por la antropologia de las infancias...

construccién de la nacién. No se hicieron esperar sus confrontaciones
acerca de las politicas publicas que suelen ignorar la autonomia de los
indigenas reduciendo su participacion a roles instrumentales, como ejem-
plifico con los proyectos de desarrollo del Estado que transforman valores
culturales en mercancias. Hasta hoy dia me problematizan sus adverten-
cias sobre la cooptacion estatal (de las demandas indigenas) que resuenan
en los debates sobre la multiculturalidad, la educacion intercultural y la
patrimonializacion. Resaltaba cémo los proyectos de desarrollo, e incluso
de la academia, pueden perpetuar la colonialidad y la dominacién encu-
briendo cuestiones mas profundas sobre la desigualdad econdémica y la
injusticia social.

Por cuanto el profesor Vasco abogaba por una mirada sobre la diver-
sidad de las infancias y que la educacién tuviera en cuenta el contexto
cultural y social de los ninos, las nifias y los estudiantes en general, anali-
zamos algunos planteamientos de autores norteamericanos y europeos.
Sus preguntas, siempre inquisidoras, cuestionaban mis hallazgos sobre las
raices de la antropologia de la infancia y la antropologia de la educacion
por su concentracion en estudios sobre el ciclo vital, la escuela y la socia-
lizacion, con visiones de las nifias y los nifios como receptores pasivos de
la cultura. Discutimos los alcances y limitaciones de reconocer a las nifias
y los niflos como agentes activos en la construccién de su mundo social y
cultural, que promovié mi acercamiento a los aportes de estudios trans-
culturales como los de John y Beatrice Whitting (1975), David Lancy (1976)
y Robert Le Vine (2003), antropdlogos que abordan comparativamente las
formas de crianza y educacion.

También tratamos temadticas y autores en América Latina, y el
enfoque critico que mantiene, contextualizado y comprometido con la
realidad social, politica y cultural de la regién. Ahondé en trabajos como
el de Sandra Carvalho (2003), investigadora brasilefia que ha trabajado
en temas de pobreza, infancia y politicas publicas, enfocandose en
la vida cotidiana de los nifios y las nifias en contextos urbanos; o el de
Clarice Cohn quien emprendi6 el estudio de la nifiez desde las propias
perspectivas de los nifios y las nifias, valorando los saberes, practicas y
cosmovisiones de los pueblos indigenas sobre la crianza y la infancia. En
Colombia, los trabajos con un corte historico e interdisciplinario como
los de Ximena Pachén y Zandra Pedraza tomaron especial relevancia para
disponer el campo a partir de finales de los 90. Coincidimos en que las
investigaciones que exploran temas como la guerra, la pobreza, la migra-
cion, las relaciones intergeneracionales aportan a los cuestionamientos
sobre las perspectivas eurocéntricas y coloniales que han dominado los
estudios sobre la ninez.

31]



Maritza Diaz-Baron

[32]

Uno de los trabajos més relevantes en los que participé sucedié en
el marco del proyecto Atencién integral a la familia indigena del ICBF, de
la entonces Sede de los Territorios Nacionales (antes de ser reconocidos
como departamentos Amazonas, Arauca, Caquetd, Guainia, Guaviare,
Putumayo, Vaupés y Vichada). El proyecto inici6 en 1993 y formuld
tres lineas de investigacion y accion: 1) autosuficiencia alimentaria; 2)
Sociabilizacion enddgena, familia e infancia; y 3) Control social y aspectos
sociales y legales de la familia. Involucro activamente a las comunidades
indigenas en la planeacion y ejecucion de las acciones del proyecto,
acogié sus decisiones y formas de gobierno propio y promovio el caracter
colaborativo en la implementacién de las politicas publicas.

Durante varias estadias de campo estudié las formas de sociabili-
zacion endoégena de las nifas y los nifos, especialmente en el trapecio
amazonico y en el Vaupés. Como fruto del trabajo expuse la importancia
de las epistemologias propias de los pueblos indigenas, especificamente
del pueblo Pamiwa (conocido como Cubeo) y el pueblo Tikuna, que fue
retomado por las comunidades para recuperar practicas de crianza,
juegos tradicionales, nociones propias sobre el cuidado y la integralidad
de las nifias y los nifios. Retomando la pedagogia freiriana y las corrientes
constructivistas, como las de Lev Vygotsky o Jean Piaget, encontré afini-
dades con el uso de la pregunta problematizadora y la exploracion del
entorno como base del aprendizaje infantil. También observé las parti-
cularidades del sentido de lo colectivo en el compromiso educativo de la
comunidad. Mi reflexion no se limit6 a la forma como ese proceso podria
enriquecer las practicas educativas internamente, sino que le considero
un legado para reconfigurar las nociones de infancia y educacion inicial en
espacios no exclusivamente indigenas. Entonces, inspirada en las episte-
mologias indigenas, formulé un método pedagogico alternativo que llamé
exploracion asistida poniendo el saber propio en un didlogo de “td a td”
con las teorias pedagogicas que contrastan la historica relaciéon colonial.

Cuando sostuve una nueva conversacion con el profesor Vasco
exclamo: -Al fin estd haciendo realmente antropologia-. Sin embargo,
nuevamente, recalco las alertas sobre el trabajo con las instituciones del
Estado y ante la exploracion asistida exclamo: - Acaso pretende convertir
lo indigena en un modelo para replicar en la “educacion occidental”?- Esa
pregunta reclama no romantizar ni exotizar lo indigena, ni emplear sus
conocimientos utilitariamente. Un llamado ético, mas que académico, que
aun me resuena. El profesor Vasco hizo que me adentrara en las formas
propias de construir conocimiento con fundamento en la cosmovision
indigena que conecta a los individuos con sus ancestros, la naturaleza y
el universo. Esto implica otra vision de la integralidad del ser humano en

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesia por la antropologia de las infancias...

la que el conocimiento no se separa del cuerpo, de las emociones, del
espiritu, que se produce y reproduce en comunidad.

Ello genera un compromiso que mantengo con la comunidad
adelantando una investigacion colaborativa con acuerdos claros acerca
de necesidades e incluso he entregado mis diarios de campo para que la
comunidad los use como material de trabajo.

Otro proyecto en el que participé como consultora fue en la elabo-
racion del Lineamiento pedagogico para la educacion inicial indigena en
Bogotd, formulado por el Instituto Distrital de Investigacion Educativa
(IDIE) y la Secretaria Distrital de Integracion Social (SDIS), entre el 2010 y
el 2012. Con el proposito de promover el bienestar fisico, emocional, social
y cognitivo de los nifos y nifias, atendiendo a sus necesidades especificas
desde su propia nocién de la integralidad, el lineamiento tuvo un enfoque
intercultural para generar un didlogo de saberes entre las cosmovisiones
indigenas que, siguiendo las pautas del Sistema Educativo Indigena Propio
(SEIP) permitieran integrar conocimientos, practicas y lenguas de los
pueblos indigenas, que aseguren que los nifios y nifias crezcan conectados
con su cultura creando espacios que sean acogedores para los nifios y sus
familias, fomentando el respeto y la valoracion de la diversidad cultural.

Respondiendo al Acuerdo 359, por el cual el Distrito Capital esta-
blecié los lineamientos de Politica Publica para garantizar una educacion
inicial pertinente y de calidad para los nifios y las nifias indigenas en
Bogota, con representantes de las comunidades indigenas radicadas en
Bogota, Nasa, Misak, Embera Katio, Kuankuamo, Kubeo, Wayuu, Muisca,
Ambika Pijao, Kichwa, Inga, Murui-Huitoto, Tubu, Coreguaje, Kamtsa,
Waunan, Yanacona, Wiwa y Eperard, me correspondié orientar el proceso
de construccién participativa para definir los lineamientos pedagogicos
de los jardines infantiles indigenas en Bogota.* Después de compartir
remembranzas sobre la infancia y las trayectorias en la ciudad, con circulos
de la palabra, talleres de diseno, reflexiones y debates conceptuales, que
fueron permanentemente consultados con los cabildos y sabedores de los
territorios, se definieron los acuerdos para asegurar una educacién inicial
inclusiva, respetuosa y que fortalezca la identidad de los nifios y las nifas
indigenas en Bogota.

3 Posteriormente denominados Casas de Pensamiento Intercultural. https://www.integracionsocial.gov.co/
index.php/noticias/93-noticias-infancia-y-adolescencia/6164-las-12-casas-de-pensamiento-intercultural-
de-bogota-unidas-para-conmemorar-el-dia-nacional-de-la-ninez-y-adolescencia-indigena

[33]


https://www.integracionsocial.gov.co/index.php/noticias/93-noticias-infancia-y-adolescencia/6164-las-12-casas-de-pensamiento-intercultural-de-bogota-unidas-para-conmemorar-el-dia-nacional-de-la-ninez-y-adolescencia-indigena
https://www.integracionsocial.gov.co/index.php/noticias/93-noticias-infancia-y-adolescencia/6164-las-12-casas-de-pensamiento-intercultural-de-bogota-unidas-para-conmemorar-el-dia-nacional-de-la-ninez-y-adolescencia-indigena
https://www.integracionsocial.gov.co/index.php/noticias/93-noticias-infancia-y-adolescencia/6164-las-12-casas-de-pensamiento-intercultural-de-bogota-unidas-para-conmemorar-el-dia-nacional-de-la-ninez-y-adolescencia-indigena

Maritza Diaz-Baron

[34]

Cuando conversé al respecto con el profesor Vasco, lo primero que
indicé fue la necesidad de hacer una etnografia del proceso. En seguida,
conforme a su pedagogia de la confrontacion, anoto sus criticas sobre las
politicas publicas, por ejemplo, cuestionando: -Los Embera son gente de
maiz. ;Como se pretende que lo sigan siendo en Bogota, con un huerto
escolar? - Ponia en duda la capacidad de implementar el lineamiento
en un contexto urbano como Bogotd, donde las comunidades indigenas
enfrentan desafios adicionales por la migracion, la discriminacion, el
racismo y la pérdida de conexion con sus territorios ancestrales. Arguyo
si realmente el proyecto respeta la autonomia de los pueblos indigenas
en la construccion de sus propios modelos educativos, logrando integrar
sus cosmovisiones en la educacion inicial, o simplemente les reduciria a
elementos folcloricos o complementarios de un marco pedagégico occi-
dental. Argument6 que aunque el documento parte de la participacion
comunitaria, en la practicalas decisiones seguian siendo inducidas y deter-
minadas por las instituciones distritales que limitaban la autodetermina-
cion de las comunidades. Enfatiz6 la importancia de entender y respetar
las cosmovisiones indigenas como sistemas completos de conocimiento,
en lugar de fragmentarlas como asignaturas de un curriculo. Debati6 si
la interculturalidad propuesta por el lineamiento era realmente critica y
transformadora, o si se limitaba a una mera coexistencia de culturas sin
cuestionar las estructuras de poder que perpettian la desigualdad y las
relaciones asimétricas entre el Estado y los pueblos indigenas.

Las conversaciones con el profesor Vasco acerca de la relacion
entre la antropologia, la infancia y la educacion se dieron por largo
tiempo y con multiples matices. La mayor huella que dejaron su maestria,
su solidaridad, las reflexiones a partir de preguntas de confrontacion,
su humor, su sarcasmo, su voz contundente y su exigencia siempre de
apoyarse en el trabajo de campo, me propusieron tomar la antropologia
como potencial perspectiva para la practica emancipadora y de libera-
cion, en oposicion a una pedagogia de la sumision. Siempre hizo sentir
su critica sobre el sistema educativo hegemonico y excluyente, y por no
responder a las diversas realidades de las poblaciones, especialmente
populares e indigenas. Me inst6 a desafiar las narrativas dominantes por
medio de la etnografia y la construccion del conocimiento conforme a
planteamientos marxistas, y compartio algunas de sus reflexiones sobre
su propia experiencia entre los Chami y la investigacion colaborativa con
el pueblo Guambiano que le llevo a ser coautor de textos que reivindican
su historia. No puedo decir de mi parte que sus preguntas y advertencias
tengan respuestas conclusivas. Al contrario, sus palabras siguen estando
presentes en mis reflexiones y, a veces, los desvelos que me acompanan.
Entiendo mi labor como una mediadora que se apoya en la experiencia y

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36



Confrontar para educar: huellas de Luis Guillermo Vasco en mi travesia por la antropologia de las infancias...

la investigacion que de ninguna manera pretende determinar las acciones
de los pueblos indigenas y otros grupos étnicos.

Sin duda, su postura definida y contundente ha sido un legado para
acercarme a las infancias y a la educacion desde la antropologia.

iGracias siempre!

Referencias

Benedict, R. (1934). Patterns of Culture. Houghton Mifflin.

Carvalho, S. (2003). Infancia e exclusdo social: Um estudo antropoldgico sobre criancas em
situagdo de rua no Brasil. Editora UFMG.

Centro de Expresion Artistica Mafalda. (2024) PEL https: //centromafalda.edu.co/

Cohn, C. (2002). A crianca indigena: A concepgdo xicrin de infancia e aprendizado. PPGAS-
USP.

Concejo de Bogota, D.C. (2009, enero 5). Acuerdo 359 de 2009: Por el cual se establecen los
lineamientos de politica publica para los indigenas en Bogotd, D.C. y se dictan otras
disposiciones. Alcaldia Mayor de Bogotd, Secretaria Juridica Distrital. https: /www.
alcaldiabogota.gov.co/sisjur/normas/Normal.jsp?i=34386

Diaz, M. (2024). Reconfigurar las nociones de infancia y la educacion inicial desde las
pedagogias propias de algunos grupos amazonicos. Revista Altera, 17. https://
periodicos.ufpb.br/index.php/altera /article /view,/66880

Lancy, D. (2008). The anthropology of childhood: Cherubs, chattel, changelings. Cambridge
University Press.

Levine, R. (2003). Childhood socialization: Comparative studies of parenting, learning and
educational change. Levine, R. (2007). Ethnographic studies of childhood: A historical
overview. American Anthropologist, 109(2), 247-260. https://doi.org/10.1525/
2a.2007.109.2.247

Mao, T. (1967). Citas del Presidente Mao Tse-Tung [Libro Rojo]. Republica Popular de China.

Mao, T. (1968). Sobre la prdctica. Republica Popular de China.

Mead, M. (1928). Coming of Age in Samoa: A Psychological Study of Primitive Youth for Western
Civilisation. William Morrow y Company.

Ministerio de Educacion Nacional (M.E.N.). (s.f.). Sistema Educativo Indigena Propio
(SEIP). https: //www.mineducacion.gov.co/1621/article-214913.html

Pachén, X. (2007). Los gamines: Una historia social de la infancia en Bogotd. Universidad
Nacional de Colombia, Instituto Colombiano de Antropologia e Historia (ICANH).

Pedraza Gomez, Z. (2011). Educacion y cultura: La escuela como espacio de configuracién de
la infancia. En Infancias y adolescencias: Teorias y experiencias en el borde (pp. 45-68).
Universidad Distrital Francisco José de Caldas.

Piaget, J. (1937). La construction du réel chez l'enfant. Delachaux et Niestlé.

[35]


https://www.alcaldiabogota.gov.co/sisjur/normas/Norma1.jsp?i=34386
https://www.alcaldiabogota.gov.co/sisjur/normas/Norma1.jsp?i=34386
https://periodicos.ufpb.br/index.php/altera/article/view/66880
https://periodicos.ufpb.br/index.php/altera/article/view/66880
https://doi.org/10.1525/aa.2007.109.2.247
https://doi.org/10.1525/aa.2007.109.2.247
https://www.mineducacion.gov.co/1621/article-214913.html

Maritza Diaz-Baron

[36]

Piaget, J. (1985). La construccion de lo real en el nifio. Editorial Critica. (Trabajo original
publicado en 1937).

Rockwell, E. (1985). Etnografia y teoria de la investigacién educativa. En Etnografia y teoria de
la investigacion educativa. Cinvestav-IPN.

Steiner, R. (1995). The education of the child in the light of anthroposophy. Anthroposophic
Press.

Vasco, L. G. (2007). Asi es mi método en etnografia. Tabula Rasa, 6, 19-52.

Vasco, L. G. (1987). Objetividad en antropologia: Una trampa mortal. Uroboros, 1, 7-9.

Vygotsky, L. (1934). Thought and language. MIT Press.

Vygotsky, L. (1978). Pensamiento y lenguaje. Paidos. (Trabajo original publicado en 1934).

Whiting, J., y Whiting, B. (1975). Children of six cultures: A psycho-cultural analysis. Harvard

University Press.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 21-36



