EDITORIAL
Recibido: 1 de mayo de 2025. Aprobado: 1 de julio de 2025.
DOI: 10.17151 /rasv.2025.27.2.1

La chispa de Vasco

uentan —y fue cierto— que en

1992 hubo una catedra en el

Departamento de Antropologia
de la Universidad Nacional de Colombia
llamada Historia de mi propio pensamiento.
Hizo las veces de lo que en esa época se
conocia como “Teoria IV”: una asignatura de
contenido “libre” que tenia como objetivo
reconocer algin dominio o discusion posterior
al Estructuralismo. Ahi se impartian topicos
comprensivos: estados de la cuestion con
respecto al mito o la afrocolombianidad, o los
debates recientes dados en Francia o Estados
Unidos. Pero en este caso, la materia giraba en
torno al mismo eje que la impartia: era Vasco
por Vasco. Sin mas ganchos, porque no se
necesitaban.

La fecha no podia ser mas redonda,
era una nueva vuelta del tiempo largo. En
1992, en ese mismo Departamento y en los
demas de antropologia en Colombia (que
entonces eran solo cuatro: dos en Bogota,
uno en Medellin, uno en Popayan), y en
los de Hispanoamérica en general, estaba
haciendo mucho ruido el llamado “quinto
centenario” del eufemistico “encuentro de
dos mundos” al que, como era de espe-
rarse, Vasco le depard muriaticos apuntes.
Hacia un ano que habia sido proclamada
una nueva Constitucion que, se decia o
se sabia, era importantisima, pero de la

Coémo citar este articulo:

Paramo, C.G. y Suarez, L. A. (2025). La chispa de Vasco. Revista de Antropologia y Sociologia: Virajes, 27(2),

7-19. https://doi.org/10.17151/rasv.2025.27.2.1

ISSN 0123-4471 (Impreso) ISSN 2462-9782 (En linea)

CARLOS GUILLERMO
PArRAMO BonNiLLA

Doctor en Historia de la
Universidad Nacional de
Colombia, Bogotd, Colombia.
% cgparamob@unal.edu.co

@ ORCID: 0009-0008-5998-9649

Luis ALBERTO SUAREZ GUAVA
Doctor en Antropologia Social.
Profesor Universidad de
Caldas, Manizales, Colombia.
% luis.suarezg@ucaldas.edu.co

© ORCID: 0000-0002-0432-8674

® Google Scholar

[7]


https://doi.org/10.17151/rasv.2023.25.2.1
mailto:%20sofia.lara%40ucaldas.edu.co?subject=
https://orcid.org/0009-0008-5998-9649
https://orcid.org/0000-0002-0432-8674
https://scholar.google.es/citations?user=BBnWCkkAAAAJ&hl=es

Carlos Guillermo Pdramo Bonilla, Luis Alberto Sudrez Guava

[8]

que aun faltaba por digerir todo lo que sus gesticulantes féormulas
anunciaban (y que Vasco se apresto a interpretar publicamente,
con mas criticas que loas). En ese particular clima de pensamiento,
por lo demas marcado por los propios temporales de la vida univer-
sitaria, prometer una Historia de mi propio pensamiento, que era
el de Vasco, sonaba a puro Vasco: a una provocacion. Porque era
la primera vez que alguien se creia con el derecho de advertir que
tenia pensamiento propio. No porque antes no hubiera quienes lo
hubieran tenido —ni qué decirlo—, sino porque asi, tan vociferante,
tan seguro, tan retador, tan inmodesto, nadie antes lo habia hecho
manifiesto.

...Tanto que, para algunos, afectos o desafectos (porque a
Vasco se le amaba o se le odiaba), lo del curso parecia un nuevo
chiste, atrevido y desconcertante, del profesor que hacia ese tipo
de bromas. Pocos anos antes, ante la burla de uno de sus colegas
por andar metido entre los estudiantes durante las protestas,
cuando este le dijo: “i{Madure, Vasco!”, aquel respondio6 “pues mejor
biche que podrido”.

Era 1992 y caia el aguacero posmoderno, entre chaparrones
refrescantes e inundaciones estériles, y empezaba a llegar una
nueva generacion de la entonces flamante especie de doctoras y
doctores en Antropologia, que, aparte de haber aprendido a de(s)
colonizarse en Estados Unidos o asumir las banderas de eso que
dio en llamarse antropologias latinoamericanas, venia a promulgar
la triste revelacion de que aqui, en Colombia, no habiamos tenido
genuino pensamiento antropoldgico, como, en cambio, si lo habian
tenido, desde hacia mucho tiempo, nuestros hermanos mayores de
Brasil o México. Ahora habia que dejarnos alumbrar el camino por
ellos. Y de nuevo, ahi estaba Vasco incomodando esta nueva certeza
con la historia de su propio pensamiento. Los recientes doctores,
con su PhD bajo el brazo o en curso de concesion, se preguntaban
con sorna, en los salones o entre tinto y tinto: ;cémo iba un antro-
pologo colombiano sin posgrados, un mero licenciado, a producir
métodos o teorias? ;Y como se atrevia a darse la importancia para
dar un curso sobre si mismo? ...Madure, Vasco.

En esos anos, entonces, el vasquismo era una realidad incé-
moda, por lo absurda que parecia: en los pasillos se rumoraba que
el profesor ensenaba antropologia “vasquista”; se decia que Vasco
nunca daba clase sobre algo sino contra alguien, y que no hacia
escuela sino iglesia. Aquello de que hubiera una antropologia

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 7-19



“vasquista” sonaba a narcisismo iluminado. Quienes se molestaron
querian hacer burla de las clases y del profesor, pero también de
lo que saliera de esas dos inspiraciones: no se ha dejado de senalar
con ironia la existencia de “vasquitas furibundos”.

Aun asi, diez anos después de Historia de mi propio pensa-
miento, se publicaba la primera edicion de Entre selva y pdramo...,
una compilacion de la vida intelectual de Vasco. El libro se agoto
rapidamente y hasta ahora, 23 afios después de la primera edicion,
se esta cocinando una segunda en la Universidad del Cauca, aunque
Vasco dice que para qué, que para eso esta colgado el pdf en su
pagina de internet. Como la historia la escribe el tiempo y lo que
fuera burla se volvio etiqueta respetable, o tan respetable como
otras, henos reconociendo la corriente de ese pensamiento en la
antropologial.

AVascoloseguimosleyendo, sobre todo fueradelaUniversidad
Nacional, en donde una purga sistematica que empezo tan pronto
se jubil6 en 2004, irénica y previsiblemente, quiso borrar toda huella
de su pensamiento y carisma. No contaban entonces con que un
grupo de jovenes profesores que habian recibido clases del Vasco
de la dltima década del siglo XX iban a estudiar sus textos y a invi-
tarlo a sus clases, y, sobre todo, mantener vivas, como a las llamas
de un fogon, las discusiones que seguian planteando sus textos. La
diaspora de algunos de esos profesores por otras universidades de
Bogota y el pais, y el trabajo de los egresados que so6lo conocieron
a Vasco en charlas o en textos, hicieron algo mas por acrecentar el
caudal. Para mas de una generacion de antropologos fue decisiva
la lectura de su busqueda de una via metodoldgica propia, de su
Jaibands, los verdaderos hombres (1985) y de su colaboracion con los
misak que produjo Guambianos, hijos del aroiris y del agua (1998)°.

Pero esa idea de un pensamiento propio no era estrictamente
una busqueda personal, y Vasco asi lo advertia. Era el producto de
un caminar con los indios, con el movimiento indigena. Un caminar,
asi en infinitivo, redolente en esa forma verbal de las consignas
maoistas, y asumido por Vasco con una coherencia de vida que le
costo su cadera; caminar que implica y entrafia camino, esfuerzo,
sudor, aliento; recobrar e incorporar el sendero. Lo propio y su

1 Acerca de la existencia del vasquismo en la antropologia latinoamericana, ver el articulo de Mauricio
Caviedes en este volumen.

2 Aesterespecto, el articulo de Andrés Felipe Ospina Enciso, en este volumen, adelanta un analisis.

Editorial

[9]



Carlos Guillermo Pdramo Bonilla, Luis Alberto Sudrez Guava

l10]

indagacion eran asuntos que le habian dado forma y motor al movi-
miento indigena en Colombia®. Cuando los indigenas del surocci-
dente recuperaron la tierra, se dieron cuenta de que no sabian vivir
como indigenas y entonces se preguntaron como era esa forma
propia de vivir, como era el pensamiento propio. Entonces buscaron
desenterrar ese conocimiento —o sea, recuperarlo, sacandolo de la
tierra— mediante el trabajo del Comité de Historia.

Ahi fue cuando Vasco vino a caminar con ellos, solo o con
sus estudiantes. Ningun o ninguna estudiante que haya estado en
alguna de sus largas salidas de campo al Cauca vy, luego, a la Sierra
Nevada, podra olvidar las horas y horas de camino diario. Caminar
era (y es) conocer: lo ha dicho en innumerables ocasiones. Es algo
que se va desenvolviendo, haciendo, como en el famoso poema de
Antonio Machado que Vasco evoca y cita en la version cantada de
Joan Manuel Serrat, al comienzo de “En la selva de montana” texto
que luego se agrego, a guisa de introduccion, a su Lewis Henry
Morgan: Confesiones de Amory de Odio, de 1994. Conocer esla charla
del y en el camino, el recuerdo, el paisaje, el descanso, la huella, la
caida, la retoma del destino. Todas cosas que resultaban muy utiles
para hacer la historia que le interesaba al Comité de Historia.

Los primeros comentaristas de la obra de Vasco, con la miopia
de su tiempo o con simple mala fe, sostuvieron que los hallazgos del
Comité de Historia, asi como los argumentos de Jaibands... no eran
otra cosa que una impostacion de Marx en los indios. En otras pala-
bras, que Vasco habia descubierto que los indios eran marxistas. Lo
que querian decir, era que el marxismo de los indios era un invento
del antropdlogo. (En ese contexto, el antropologo venia a ser la otra
cara del misionero; figura posible para quien, se decia con malicia,
habia fundado iglesia a suimagen y semejanza.) Todavia hay colegas
que sostienen opiniones semejantes, bien sea con respecto a Vasco
0 a quienes, de una u otra forma, siguieron o se inspiraron en su
meétodo, con los indios o con otras gentes.

Ese dichoso argumento de la proyecciéon de las propias
certezas de si en los demas, como acto de contaminacién anticien-
tifica, se ha usado para intentar desacreditar a un mismo tiempo a
la antropologia y al pensamiento de los indios. Su dltima reduccion
al absurdo ha conducido al aserto, hoy en dia de nuevo muy en

3 Para ahondar en la relacién de Vasco con el Movimiento Indigena del Cauca, ver el articulo de Francgois
Correa en este volumen.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 7-19



boga, de que, por evitar ese ineludible riesgo, de lo tnico que es
valido hablar es de mi mismo/ma/me; proyectarme en mi. Vasco,
al contrario, al hablar de su propio pensamiento, se referia a lo que
habia aprendido a pensar y vivir y caminar y sentir con los indios, y
no solo entre ellos o sobre ellos. En cualquier caso, con este juego
de referencias y una corta erudicion teorica, tales criticas lograban
escabullirse de las discusiones importantes: scomo ocurre el pensa-
miento? ;En donde y cémo ocurre lo propio? Vasco solia decir sin
ironia que ¢l pensaba con las patas. Esto era asi, explicaba, porque
tenia que caminar para poder desenrollar lo que tenia para decir y
también porque mucho de lo que decia ponia patas arriba el modo
de proceder y el modo de pensar de la antropologia.

Por ejemplo, en la universidad le dijeron que era anticientifico
permitir que el cabildo indigena decidiera las preguntas de investi-
gacion y la metodologia y como y donde se publicaba. Habia, y hay
todavia, una evidente preocupacion de quienes hacen antropologia
por resguardar su autoridad. La adhesion undnime de la disci-
plina a los protocolos de investigacion objetivistas es una muestra
flagrante de esa preocupacion por mantener el control, o la ilusion
del control, en las indagaciones antropologicas. No ha cambiado
mucho en estos tiempos de correccién, cuando todas las meto-
dologias se volvieron colaborativas, pero las autoridades se siguen
protegiendo. “Informante” se volvié una mala palabra y lo que ahora
se estila es que se le llame “coautor™. Pero la gran mayoria de “coau-
tores” o “coautoras” no ganan puntos académicos ni la “coautoria”
les sirve para promocionarse de manera alguna. Por el contrario,
esta formula si fue decisiva y trascendental en la investigacion y la
preparacion de Guambianos, los hijos del aroiris y del agua. Nomas
el orden de su autoria ya era una declaracion de principios: Dagua,
Aranday Vasco; la jerarquia y el conocimiento era lo que importaba:
primero iba taita Abelino Dagua, luego el maestro Misael Aranda,
luego el antropologo isirik —hijo del viento— Luis Guillermo Vasco.
Sin demagogia y sin pose, Guambianos... fue un texto que nunca le
pidio permiso a la academia y sus reglas de juego: un texto hecho
desde adentro; sin glosario, a pesar de abundar en conceptos
transcritos de la lengua guambiana que, para entenderlos, habia
que caminar con atencion el escrito de principio a fin; ir, volver
y devolverse, repasarlo como a un caracol. Y un texto en el que la
coescritura se justificaba a la luz de dos conceptos clave: mayeiley
—"hay para todos”, hay un espacio que se gana conforme se trabaja

4 Una variacion, como si de un emprendimiento comercial se tratara, los llama “colaboradores”.

Editorial

[11]



Carlos Guillermo Pdramo Bonilla, Luis Alberto Sudrez Guava

[12]

juntos— y latd-latd —cada uno da y recibe segun lo que es y lo que
da—. Ese equilibrio, respetuoso de las jerarquias del conocimiento
propio, sigue siendo excepcional en los tiempos presentes, a pesar
de su obsesion por evitar cualquier tufo de extractivismo episte-
mologico, como ahora se dice®.

Con todo, la publicacién de Guambianos... no ocurrié porque
en el Comité de Historia pensaran que fuera importante “trans-
formar la academia o la ciencia desde adentro’, sino para que ese
libro sirviera como una herramienta en la lucha indigena por lo
propio. La decision fue, por otra parte, del gobernador indigena,
para quien ya era hora de empezar a mostrar el libro de oro de los
guambianos, segun el suenio de uno de los miembros del Comité de
Historia.

¢Qué viene a ser un concepto y, en consecuencia, qué viene a
ser pensar? El problema se caldea y toma fuerza en Jaibands y tiene
una resolucion parcial en Semejantes a los dioses y, sobre todo, en
Del barro al aluminio. La cuestion fundamental es la tension entre lo
general y abstracto y lo particular y concreto que es indisoluble en
la vida indigena, tanto como es inseparable en la lengua indigena®.
El mundo se vuelve pensamiento en conceptos que toman su
forma: los conceptos son hallados: la tierra es maestra. En quienes
le prestan atencidn, la tierra crece como conceptos, en cosas que
hacen el pensamiento, habitando en ellos como materia en la lengua
o como lenguaje de la materia. Asi, la lengua y el pensamiento
hacen parte de la realidad material. No es que los vincule una
asociacion con conceptos o valores. El pensamiento y la materia
se anudan; de cierto modo, lo que se piensa es un crecimiento de
la tierra y la tierra, un intrincado tejido, una marana de rodeos y
vueltas de pensamiento. Y si es propio, el pensamiento es crecido
desde la tierra. Bien lo resumi6 taita Abelino Dagua en un aparte
de Guambianos... que también hizo las veces de su epigrafe. Aqui lo
citamos, porque los epigrafes y los agradecimientos con frecuencia
no se leen y a su manera son las raices de un texto:

> Como ahora la gente esta convencida de que no hay cosa que alcance para nadie, porque todo lo quieren
para si, entonces creen que son justos evitando “apropiarse” de lo que “les pertenece” a otras personas.
Es otro modo de asegurarse de aprender sin cambiar, como si eso fuera posible. Esa conviccién impide la
transformacién de quienes investigan, que no pueden recibir educacién de los demds porque creen que el
conocimiento puede ser propiedad privada y, por extensién, mercancia. Es un mundo tacafo en el que ya no
se quiere aprender nada de nadie.

¢ Acerca de la ardua relacién entre el mito y la materia, Camilo Lozano-Rivera adelanta un reflexién en su
articulo contenido en este volumen.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 7-19



El investigador tiene que ir de la superficie hasta la raiz, como la
mata de papa que alli esta cargada para cosechar. Después tiene que
subir y, cuando escribe, va subiendo hasta llegar a la superficie. Pero
el investigador no se puede quedar ahi, pues viene el retono; tiene
que subir y crecer con el tallo hasta dar toda la mata, todo el arbol;
y después tiene que bajar, profundizar otra vez. Y asi seguir hasta
terminar todo completo. (p. 13).

Los principios que animan estas vueltas, concretan en dos concep-
tos-proceso recurrentes en la obra de Vasco: el trabajo y la lucha.

Ya en Jaibands era claro que el concepto cardinal con el cual los
indigenas describen su tarea es trabajo. El verdadero hombre, el jaibana
que canta para curar al nietecito, trabaja. Algunos le agregan tradicional
y otros espiritual, pero, en suma, y sobre todo cuando desde la academia
calificamos estas operaciones como rituales, ellos estan trabajando. Hacen
que el mundo, la siempre provisional acomodacion de las fuerzas, cambie;
y ese es un trabajo esforzado. El trabajo es espiritual porque ocurre en
pensamiento, lo cual no le quita lo determinantemente material: es, puede
decirse, una modalidad del trabajo de la tierra. Los jais ocurren como
animalitos que han de mantener en manadas: jaiband puede ser manotada
de jais o corral de jais. Al mantenimiento de una manada o de una finca, en
el suroccidente lo llaman rodear, y el rodeo es un trabajo diario. En otros
lugares, en la amazonia o el andén pacifico, por ejemplo, el territorio se
cura, y curar no solo es sanar sino es como quien cura una vasija de arcilla,
lo encierra para protegerlo, para que contenga bien, y esta es una forma
necesaria de trabajar la tierra. Cuando en la Sierra Nevada los indigenas
hacen pagamento, estan tejiendo con un hilo de pensamiento como les
ensefid la madre. Cuando en el Cauca se hace un refrescamiento, el taita
ha de mover las sefiales que ocurren tanto en el cielo nocturno como en el
cuerpo de los asistentes. Todos estan trabajando y acomodando el mundo
para que pueda ser posible la vida por venir, para que la vida se contenga 'y
no se vaya; para que, como en la chicha o el guarapo, coja fuerza. De modo
general, pensar es trabajar y trabajar es pensar.

Lo mismo ocurre con la lucha: ella es trabajo y es pensamiento,
es espiritual y es material. Las luchas fueron trabajosas, recuerdan los
mayores pastos cuando relatan lo ocurrido en las décadas de 1980 y 1990.
Y fueron trabajosas porque fueron recuperaciones dificiles de la tierra y
del modo de vivir en ella. La lucha no se reduce, ni mucho menos, al logro
de una conceptualizacion de caracter mental: consiguieron un cambio
material en el mundo. No solo cambié el régimen de propiedad de la

Editorial

[13]



Carlos Guillermo Pdramo Bonilla, Luis Alberto Sudrez Guava

[14]

tierra, la tierra logr6 posesion de los indios. Y la lucha, de esta manera,
es también pensamiento: la tierra logré que los indios pensaran con ella.
Los renacientes de ahora también saben que los mayores pensaron en
ellos, porque tienen la tierra. La tierra es la evidencia flagrante de ese
pensamiento. La tierra trabajada es el pensamiento de los mayores: el
pensamiento de los mayores es trabajo de la tierra.

Vasco ve en la vida cotidiana la clave de la comprensién del pensa-
miento indigena: ella es profundamente variada, pero tiene “elementos
estructurales” que pueden ser vistos; es el lugar en el cual “la palabra no
se ha desprendido del pensamiento”, lo cual quiere decir que la palabra
es una forma de la materia (ver Jaibands, p 115). Esos elementos son las
cosas-conceptos, medio fundamental a traves del cual es posible llegar al
conocimiento. Este, por tanto, no es una creacion de quien investiga, es
una realidad que se abre a quien busca verla. Podriamos decir que inves-
tigar es estar atentos a la chispa que de repente refulge y de este modo
alumbra, en todo sentido, lo hasta entonces invisible. Tal vez no haya lugar
en nuestra geografia donde un subito centelleo no connote una expresion
de vida y conexion entre lo que carga la tierra y la gente. Victor Daniel
Bonilla, recordando la llegada de Vasco a las luchas de Cauca, se refiere a
la chispa de Vasco, mientras hace un chasquido con sus dedos y sonrie.
Esa chispa era un modo inusitado de pensar el movimiento, un modo de
confrontacion y también un humor que podia ser benevolente y terrible.

Todo esto advierte, digamoslo al paso, que el escandaloso “pensa-
miento propio” de Vasco, —pensamiento que ¢l también asumié como
trabajo y que se hizo en su trabajo con los indios y el movimiento indi-
gena—, se anticipé y de lejos super6 en profundidad al llamado “giro
ontoldgico”, que tanto furor causé en las dos primeras décadas de este
siglo”. A muchos que vieron en Vasco el promulgador del indio marxista,
no parece que en cambio les haya chocado encontrar que ahora los indi-
genas amazonicos obraran en el mundo conforme Deleuze y Guattari o
segun las categorias de Pierce.

Sin duda, este “giro” trajo consigo vientos refrescantes y supo cues-
tionar la forzosa rigidez del estructuralismo ortodoxo y del marxismo en
sus versiones mas prosaicas, pero buena parte de las obras canénicas que
le representan han sido muy dadas a la mistificacion gratuita. Se ven en la
necesidad de encuadrarse en un lenguaje y un razonamiento “académicos

7 Acerca de esta busqueda de un pensamiento propio, ver el estupendo articulo que le dedica Mauricio Pardo
al “derrotero de Vasco para recoger los conceptos en la vida”.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 7-19



cosmopolitas”, que distorsionan por completo el pretendido “punto de
vista nativo” que dicen explicar o al que pretenden darle sentido.

Ya desde Jaibands... Vasco partia de reconocer que el trabajo del
jaibana ocurria en otra realidad, en otro mundo posible. No era, como
luego lo hubo de explicar mas prolijamente en sus textos sobre Guambia,
un mundo ilusorio, de metafora o de “como si’, sino un mundo que es,
tan verdadero como los hombres que lo trabajan en suefos y los jai que
convocan. Mucho antes de que a este tipo de aproximacion la antropo-
logia cosmopolita lo admitiera como adecuado (tanto mas desde que Lévi-
Strauss descalifico sin piedad a Lévy-Bruhl, este altimo un pensador con
quien Vasco de tanto en tanto dejo ver una reservada afinidad?®), obras
como Jaibands... o Guambianos... se movieron en los mundos posibles y
propios de la gente embera-chami o misak. Alli la selva y la montafa tienen
“esencias”, “energias” y “espiritus” con volicion y humor, y el paramo esta
poblado de seres que son gente, como aroiris, aguacero o viento, que
también trabajan, piensan y luchan. A partir de las reglas fisicas, quimicas
y biologicas de esos mundos, Vasco acometio su interpretacion materia-
lista. (Heterodoxo y provocador que siempre ha sido, Vasco nunca dejo de
resaltar la validez de las primeras obras de Carlos Castaneda, por la época
en que la disciplina lo habia desterrado como charlatan. Vasco insistié en
que solo alguien que hubiera tenido un contacto de primera mano con el
chamanismo, en cualquiera de sus denominaciones, podia haber logrado
ese nivel de experiencia e introspeccién. En ese mismo sentido, Jaibands...
sigue siendo una de las més logradas exploraciones del mundo chamanico.)

Lo que sigue en este dossier de Virajes equivale a un acercamiento
similar a aquel que el mismo Vasco emprendio con respecto a la obra de
Lewis Henry Morgan, pensador que, también valga remarcarlo, dificil-
mente volvio a ser objeto de la atencion de nadie, o casinadie, en la historia
del pensamiento antropoldgico. Cuando salié publicado, Confesiones de
amor y odio causo otra tanda de comentarios desdenosos. ;A son de qué
depararle casi cuatrocientas paginas a un autor que ya nadie lee y del que
ya nadie habla?, se preguntaban. ...Madure, Vasco. ...Pero su biche autor
demostré que aun habia cosas nuevas qué ver y pensar con el fundador
de los estudios de parentesco y la antropologia politica. Como el libro de
marras, este dossier también viene cargado de confesiones de amor y de
odio. ...Aunque tal vez mas de lo primero que de lo segundo, lo cual no es
tanto muestra de algun tipo de devocion acritica —que Vasco también la
tuvo, y bastante—, sino de que, a estas horas, desbrozando los frutos de su

8 Acerca de la posible afinidad entre la propuesta de Vasco y Lévy-Bruhl, ver el articulo de Juan Sebastian
Zapata Mujica en este volumen.

Editorial

[15]



Carlos Guillermo Pdramo Bonilla, Luis Alberto Sudrez Guava

116 |

trabajo de la fronda de pasiones que siempre lo envolvid, resultan confor-
mando uno de los corpus mas solidos y originales de nuestra antropologia.

Y esa antropologia es nuestra en un sentido mucho mas hondo que el
de alguna adscripcién nacional o continental; nuestra en tanto propia, que
nunca se preocup6 por hacerle venias o besamanos al mercado bursatil de
los titulos y publicaciones académicos. Su mérito radica en que siempre
tuvo por objeto transformar las relaciones sociales —el mundo, eso es—
desde el pensamiento y la lucha de los pueblos o naciones indigenas. No
son solo este o aquel concepto o esta o aquella manera de hacer; mas bien
la conciencia de que el mundo ha de ser trabajado en la lucha.

Una coleccion de “confesiones” como la que sigue —en su gran
mayoria presentadas en forma de analisis objetivos—, por fuerza mayor
es parcial e incompleta. Es parcial porque no abarca, ni pretende hacerlo,
todos los aspectos de la produccion vasquista y otros campos con la que
esta dialoga o a los que concita. (Por poner solo un ejemplo, alguna vez
valdria la pena depararle una reflexién al trabajo de Vasco y su relacion
con el cine. Vasco siempre ha sido un cinéfilo compulsivo, pero, sobre
todo, su método valdria la pena examinarlo en paralelo al de Jorge
Sanjinés y el grupo Ukamau, en Bolivia.) Incompleto, porque el método
vasquista implica la integridad de lo que se hace, se piensa y se siente. No
es algo que solo aparezca en sus textos; para comprenderlo, en todos los
sentidos del término, por igual habria que tomar en cuenta sus clases, su
trabajo politico —y en ello, su lugar en el maoismo latinoamericano—, a
los grupos de estudio que monto o auspicio, incluso a su vida y trayectoria
personales.

Y aparte de que la tarea rebasa las posibilidades de este nimero, o
incluso su interés o pertinencia, adelantar esta comprension omniabar-
cante precisaria de internarse en un terreno todavia anegado, que es el
del temperamento de Vasco. Porque Vasco ha sido una persona compleja,
por no decir que complicada; ...y a veces, muy complicada. Para cientos
de colegas, Vasco fue el maestro que les encauso en el sentido del trabajo
antropologico®. Para otros tantos, fue una presencia asustadora o casi
demoniaca, guiado por un celo implacable propio de un ayatola. (A él
mismo le gustaba contar cémo al principio, en el Chami, lo asociaban con
el Diablo, cuando contrastaban su perfil con el de la caja de fésforos asi
llamados. Coémo seria la chispa que iban a encender.) No viene a cuento
tratar de dirimir entre ambas figuras; no aqui, al menos. En cualquier caso,

? Maritza Diaz muestra, en el articulo que abre este volumen, el tremendo choque que la confrontacién,
abiertamente buscada por Vasco, podia provocar en una joven estudiante.

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 7-19



unos y otros nunca han dejado de reconocer la penetrante inteligencia de
Vasco y su arrollador carisma como maestro®.

Es frente a ese Vasco maestro que se presenta este repertorio de
confesiones. Est4 dedicado a un trabajador de campo y del campo antropo-
logico, alguien en perpetuo campo, que mas alla de sus sentencias y actos
radicales demostro en su obra una enorme sensibilidad y una espléndida
generosidad. Cada uno de los textos de Vasco ha sido el producto de una
consciente y dedicada labranza de la forma; pocos autores se han preocu-
pado tanto por reproducir el sentido del tiempo-espacio de la gente a la
que se refiere —en particular, de los misak— en la exposiciéon de cualquier
aspecto que su interés haya examinado, o han sido tan comprometida-
mente sensibles a la humanidad, personal y colectiva, de la gente con la
que ha vivido y caminado. Paginas como las que depara en Jaibands... a la
curaciéon que hace Clemente Nengarabe a su nietecito, muy enfermo, no
sélo son de una enorme precision en conjurar las palabras, el ambiente y el
tiempo, sino que asimismo conmueven; son muestra de genuina empatia.

Clemente Nengarabe, Barbara Muelas, Abelino Dagua, ellas y ellos
y muchos otros... Siempre es gente con nombre y apellido, con caracter
singular, la que figura en la etnografia vasquista; la generalizacion aparece
a partir de lo que ésta o aquel, embera o misak, dijeron o hicieron: ellas y
ellos son las autoridades que mas importa seguir, su trabajo determina el
“marco teorico”. A su trabajo se debe el trabajo. Esta es una forma trascen-
dente de generosidad: la de reconocer, la de reciprocar, la de ser prodigo
en la descripcién y entregarle todo el espacio que sea necesario. La de
admitir que de ellas y ellos también se aprende a pensar.

Un texto como Guambianos... no trae bibliografia, aunque en los
pies de pagina, aqui o alla, se haga referencia a alguna obra puntual.
Las autoridades a las que importa remitir y sobre las cuales se edificé el
trabajo son “multiples voces que se rettnen aqui como en un gran rio” (p.
23). Voces que hablaron en fogones, en talleres, en caminos y asambleas,
y que viven en el texto. “Para los guambianos, la historia es vida”, lo ha
resumido Vasco en otro lugar. Esta forma de incorporar el conocimiento
individual y colectivo contrasta dramaticamente con otros trabajos —de
los que hay buen numero— que se esfuerzan en desplegar virtud hablando
en sus introducciones de los “intelectuales indigenas” que les aportaron
su conocimiento, para luego nunca depararles otro lugar en la urdimbre
del texto, o en el catalogo de obras consultadas. Quedan bajo el acapite de

10 El articulo de Andrés Ospina redunda de buena manera en una exploraciéon de esa pedagogia de la
confrontacién, como él la llama.

Editorial

[171



Carlos Guillermo Pdramo Bonilla, Luis Alberto Sudrez Guava

[18 ]

“Entrevistas”, eso si, con su protocolo de consentimiento impecablemente,
asépticamente diligenciado. Por muy “intelectuales indigenas” que sean,
no se les toma como “tedricos” de verdad. Citarlos como tales no halla
sitio en los estados del arte, no se ve serio académicamente. En un mundo
tan proyectolatrico como el de nuestros programas académicos, nunca
una o un estudiante podra sustentar su trabajo basdndose solamente en
los conceptos y las cosas que les ensena la gente. Hay que citar, hay que
demostrar que se honra una tradicion de nombres insignes, la mayoria
inalcanzables. Para eso estan Foucault, Segato, Bourdieu, Butler, Descola,
Strathern, Wagner, Ingold o Haraway... Llameseles como se les llame,
“intelectuales indigenas” o bien “coautores”, a la postre nunca les han visto
como intérpretes del mundo; hechas las sumas y restas, terminan siendo
solo “entrevistados” No asi en el método que ensena Vasco, que es un
método generoso.

Los embera-chami tienen jai y, por coincidencia paranomasica o
algin tipo mas profundo e imperceptible de relacién, los maori tienen
hau. Al hau, Marcel Mauss —autor ausente en el trabajo vasquista— lo
present6 como el modelo del don, pero, en muchos aspectos, cuando
menos siguiendo a Vasco sobre el Chami, jai y hau son conceptos muy
parecidos: son el espiritu que hay en cada cosa y que hace que la cosa sea
esa cosa y no otra cosa. La vida en la cultura sucede porque hay continua
circulacion de haus o, por qué no, de jais. Se dan, se reciben, se devuelven.

Eljai de Vasco es un espiritu poderoso y de tenerle cuidado. Es un jai
que viene en chispa; Lenin sabia que una sola chispa (iskra) podia producir
un incendio, pero también es cierto que la chispa prende el fogoén en torno
al cual se reproduce la vida. El jai de Vasco es pura chispa y es de respeto.
Pero, cuando se aprende a trabajar con él, se aprende a dar, a recibir, a
devolver.

De ahi que no sea tan inoportuno parafrasear a Vasco devolviéndole
estas confesiones. Confesion viene del latin confiteri, que traduce una
forma objetiva de reconocimiento. Solo mas tardiamente, la confesion
vendria a tener un caracter religioso, moral o emotivo. Este niumero es
un reconocimiento a Vasco y un re-conocimiento de su trabajo: volver a
conocerlo para aprender un poco mas con cada nueva lectura.

La lectura es trabajo, el campo es trabajo; con mucha frecuencia
olvidamos que leer (no solo etnografia o antropologia, también un cuento,
un poema, una novela, lo que sea que venga escrito) es hacer trabajo
de campo en el mundo del texto; o eso, al menos, es lo que debiera
ensefiarnos la antropologia. Un texto no es para recitarlo, lo que importa

RASV. Vol. 27, n.° 2, jul.-dic. 2025. pp. 7-19



es comprenderlo, que equivale a decir, aprender a vivirlo, hacerse a las
reglas de su mundo, recoger los conceptos y entender su sentido. Una
de las mas poderosas lecciones de Vasco a sus estudiantes, repetida por
¢l en innumerables clases y charlas, es que si uno no se transformé de
alguna manera en campo, no hizo campo, asi hubiera estado alli. Cada ida
al campo le da alcance a esa transformacion; le vuelve a dar una vuelta a
la vuelta. Lo mismo debiera pasar con cada relectura, asi como pasa con el
srurrapu, la espiral tiempoespacial guambiana, que “cada vez que el relato
vuelve a hablar lo mismo, sabemos algo nuevo, entendemos de un modo
mas agudo el caracter de los hechos, comprendemos como son pensados,
aprehendidos y, a la vez, creados por nuestro pensamiento”.

Referencias

Dagua, A., Aranda, M. y Vasco, L.G. (1998). Guambianos. Hijos del aroiris y del agua. FAAE y
CEREC.

Vasco, Luis Guillermo (1985). Jaibands. Los verdaderos hombres. Fondo Editorial del Banco de
la Republica. http: //www.luguiva.net/libros /detalle.aspx?id=7

Vasco, Luis Guillermo (1987). Semejantes a los dioses. Cerdmica y cesteria embera-chami.
Bogota: Universidad Nacional de Colombia.

Vasco, Luis Guillermo (1994). Del barro al aluminio: produccion cultural Embera y Waunaan.
Inédito, Bogota

Vasco, Luis (2002). Entre selva y pdramo. Viviendo y pensando la lucha india. Instituto
Colombiano de Antropologia, Bogota.

Editorial

1191



