Luna Azul ISSN1909-2474 No.61, Julio -Diciembre 2025

Interludio: trazos sobre lo ecolégico

Natalia Agudelo Sepulveda'®

“En el pasado se ha intentado distinguir una ecologia cientifica de una ecologia politica, como si la primera
no se ocupara de otra cosa que del “mundo natural”

y la segunda, de las consecuencias morales, ideoldgicas,

politicas que habria que extraer o no extraer de aquella [...]

Al hacerlo, no se ha

logrado otra cosa que aumentar la confusion, pues ahora nos hallamos ante

combinaciones de ser y de deber ser en todos los niveles”.

Bruno Latour (2017, p. 41)
DOI: 10.17151/luaz.2025.61.1

En esta editorial me interesa pensar en lo ecoldgico, en las maneras en que se enuncia y se define,
en los imaginarios y ficciones que contiene. Me interesa pensar en lo ecoldgico mds alla del punto
de vista gramatical, sin explorarlo como adjetivo sustantivado con articulo neutro, incluso sin
considerarle como una idea abstracta. Me interesa, por tanto, pensarlo como campo conceptual en
movimiento, en disputa, en cohabitacién. Este interés surge de una sensacién personal proclive a la
locura: éhay un acuerdo, al menos tacito, en lo que significa lo ecolégico? O, mejor aun, équé

estamos disputando mediante la babelizacion de lo ecolégico?

Es probable que exista un consenso respecto al uso del sustantivo ecologia, al igual que sobre su
origen etimoldgico (oikos-logos) y su nacimiento escritural (Okologie). Tal vez, también haya
consenso al respecto de considerarla una ciencia; aunque se puedan percatar desacuerdos sobre el
momento de su nacimiento, su regién de origen y sus parientes. Se puede llegar a dudar incluso de
su madre -la biologia- que, como Gaia, engendré por partenogénesis, ese tan no excepcional modo
de reproduccién asexual en el cual el évulo se desarrolla sin gameto masculino. Le pasé a Gaia, a la
biologia y les ocurre a algunos reptiles, ciertos insectos y a pocos tiburones. Algunos diran que no
fue una sola madre, sino que al menos ocho vientres la engendraron, dentro de ellas la botanica, la

fisiologia y la zoologia: bellas e indiscutibles geronto-madres.

La ecologia como ciencia, y en su transito temporal, parece haber copiado los procesos evolutivos
de los cefaldpodos. Ha adquirido brazos y tentaculos (sinecologia, ecologia de poblaciones, ecologia
de comunidades, ecologia evolutiva, etc.), con mas o menos ventosas (marina, terrestre, funcional),

gue le procuran percepcion, hipersensibilidad y descentralizacién respecto al cerebro. La ecologia

© Universidad de Caldas 1


https://orcid.org/0000-0001-8654-3644

Luna Azul ISSN1909-2474 No.61, Julio -Diciembre 2025

como ciencia cefaldpoda anida, se desplaza, succiona; comprende y saborea su /ugar de

movimiento, sea fondo rocoso, sea el océano entero.

La ecologia como ciencia cefalépoda es, también, cromatocinética: cambia de color, incluso de
textura y forma. Y es justo alli, en las dinamicas de variabilidad radical, en el camuflaje, en la
expresion, en la habitabilidad, desde donde nacen nuevas formas de narrarse, de adaptarse, de
replicarse, de comunicarse. Aqui me refiero a otros modos de pensamiento que fundan su
enunciacién a través del sustantivo ecologia: ecologia social, ecologia politica, ecologia oscura,
ecologia de las practicas, ecologia de los saberes, ecologia queer, ecologia multiespecie, ecologia
profunday, créanme, un largo etcétera. En estos casos el andlisis se vuelve insondable. Sin embargo,
la pregunta que levanta el rostro podria ser: équé de la ecologia se sostiene en cada uno de estos

modos de pensamiento? O, mejor, (es posible un sostenimiento de la metafora?

Podriamos aceptar que esta magnitud de escenarios que se proponen como ecologias tendrian que
evidenciar algun criterio similar, algin punto comun, algin espacio posible que les permita
autonombrarse o autoproclamarse como ecolégicos. Probablemente ese elemento sea un
posicionamiento ontoldgico derivado de la ciencia ecoldgica (y de algunas de sus madres): la
existencia de interacciones e interrelaciones entre lo vivo y lo no vivo que permiten, a su vez, la
continuidad del fenédmeno Vida; la existencia de vinculos entre todo lo vivo y entre todo lo no vivo,
en diferentes escalas, niveles y grados, mediados por las condiciones que permitieron la apariciéony
evolucién de la vida en un planeta satelizado, tercero con relacidn a una estrella enana vy, créanme,

un largo etcétera.

La ecologia, inmersa siempre en la interrelacion, también puede ser entendida como el dispositivo
gue permite arrancar a los humanos del centro espacial y del fin temporal de la Vida (siempre como
fendmeno). Los humanos, una especie entre millones solo dentro de su mismo Reino (Animalia),
dependemos radicalmente de condiciones ecoldgicas, tanto quimicas como fisicas y biolégicas. No
hay que ir tan lejos en imaginacion. Dependemos del oxigeno, elemento quimico otrora catastrdfico.
Por supuesto, no solo los humanos dependemos del oxigeno, tampoco todo organismo. Salvedades
anaerobias. En este sentido, lo ecoldgico probablemente invite a un posicionamiento no

humanocéntrico, justamente porque de otra manera el sesgo es evidente y patoldgico.

Lo humano tiene tantas trampas como el Anthropos y tantas como el taxén especie; otro problema
insondable que, para alegria de todas y todos, esta siendo fuertemente estudiado. Personalmente

(que es siempre colectivamente) quiero jugar con lo humano como prefijo (humanocéntrico) puesto

© Universidad de Caldas 2



Luna Azul ISSN1909-2474 No.61, Julio -Diciembre 2025

gue es una palabra que se desborda en enunciaciones, prédicas y rezos en todo espectro ideoldgico.
¢Qué es lo humano? Otra pregunta que levanta su rostro. Al fin y al cabo, lo que tenemos es que
muchos homos sapiens han sido y estan siendo despojados de toda humanidad y, a la par, objetos
tecnoldgicos estan siendo humanoformados. Probablemente, humano sea una palabra de la que
nunca supimos bien su significado, si es que significa algo: itiene tantos rostros! Inhumano puede

ser adjetivo del sustantivo humano. Salvedades bioldgicas y trampas valorativas del lenguaje.

Volviendo a la ecologia como dispositivo de desexcepcionalizacién humana, podriamos coincidir en
gue no todas las autonombradas ecologias se asumen desde tal entramado. Si bien la mayoria de
ellas parten de una critica a la jerarquica dicotomia moderna humano/naturaleza, permanecen
instaladas en tal ideacién, aunque no de manera estrafalaria. Modifican ambas categorias, las
problematizan y las relacionan. Podria decirse que grupalizan la primera y desrecursivizan la
segunda. La ecologia, aqui, se vuelve una postura sutil, aunque comprometida politicamente. Pierde
su devenir cefaldpodo y se vuelve murmullo humano. Esto le ocurre, concretamente, a la ecologia

politica® que, dicho sea de paso, anida en la concepcidn polisémica de la ecologia.

La ecologia como nocidn polisémica, narrada de tal manera por Germdn A. Palacio (2006), constituye
uno de los modos de excepcionalidad humana mds recurrentes en las ciencias sociales y humanas.
El nos dice: “cuando la ecologia se concibe como un campo especializado de la biologia, casi
naturalmente se excluye, en unos casos, o relega, en otros, al ser humano a un ultimo lugar en el
contexto del conjunto de relaciones entre seres bidticos y abidticos que explora el campo de la

ecologia” (p. 10). En el mismo articulo precisara elementos maravillosos para el debate:

En sintesis, la nocion de ecologia, que si bien es utilizada con mucho éxito como
especializacion de la biologia, no tiene una acepcion unica. Tiene mds de cinco décadas de
uso variado en particular en la modalidad de ecologia politica, de modo que su comprension
como el “estudio de las relaciones de los organismos entre si y con su entorno” se extiende
mds alld de la biologia, en la medida en que el entorno incluye toda el drea de lo social y, en

consecuencia, incluye lo politico. (p. 10)

2 En esta editorial solamente me referiré a la ecologia politica. Seria interesante indagar sobre los otros modos

ecolégicos de pensar.

© Universidad de Caldas 3



Luna Azul ISSN1909-2474 No.61, Julio -Diciembre 2025

Los murmullos excepcionalistas se presentan claramente en este tipo de reflexiones, especialmente
a través de tres movimientos argumentativos: 1. Las ciencias sociales y humanas, si bien dan crédito
a las ciencias naturales, le sefialan que han dejado al humano excluido o relegado dentro de sus
objetos de estudio. Por tanto, indagaran al ser humano, quien ha quedado en el dltimo lugar de las
interacciones e interrelaciones del fenédmeno Vida. 2. M3s alla de la biologia esta la politica, modo
de existencia -al parecer- Unicamente humano: si los seres se relacionan entre si y con su entorno,
entonces el entorno humano es lo sociopolitico. 3. La polisemia de cualquier nocion sirve como

recurso metafdrico aln a costa de perder, en el camino, los elementos que la constituyen.

Este ultimo movimiento estd expresando en Enrique Leff (2003) que, sin sonrojarse, escribe lo
siguiente: “La ecologia politica es un campo que aun no adquiere nombre propio; por ello se le
designa con préstamos metafdricos de conceptos y términos provenientes de otras disciplinas para
ir nombrando los conflictos derivados de la distribucion desigual y las estrategias de apropiacion de
los recursos ecoldgicos, los bienes naturales y los servicios ambientales” (p. 19). Como notaran los y
las lectoras, el giro de tuerca se consumd. Pasamos de una ecologia como ciencia a una ecologia
polisémica y, posteriormente, a un préstamo metafdrico que indaga sobre conflictos humanos

nacidos por la distribucion desigual de recursos ecoldgicos.

Tal vez la coincidencia siga siendo, entonces, que la ecologia es una ciencia. Sin embargo, lo
ecolégico parece haberse convertido en un sindnimo de “la naturaleza”, expresada mediante las
palabras: recurso, bien y servicio. La ecologia politica®, entonces, mds que instalarse en una lectura
de la ecologia como ciencia amplia la concepcidn de la politica en términos de conflictos humanos
(grupalizados) relativos a “la naturaleza”. Probablemente, las cinco décadas de las que habla
Germdn A. Palacio, hayan sido décadas de reconsideracion de las teorias politicas a la luz de los
ecologismos y de los ambientalismos, de las preocupaciones ambientales (enunciacidn propia de las
Cumbres Internacionales sobre el Medio Ambiente) y de lo de ha sido llamado la Era de la Ecologia

y sus hitos fundacionales®.

En pocas palabras, enunciar lo ecolégico es anunciar la visibilizacién de una problematica otrora

excluida de los margenes de atencion politica. ¢Cudl problematica? Una “naturaleza” dafada,
empobrecida, alterada, por acciones antropogénicas o capitalogénicas, narrada mediante conflictos

ecolégicos distributivos y acompasada por modos de hacer mundos fundamentalmente

4 Worster, D (2008). Las transformaciones de |a tierra.

© Universidad de Caldas 4



Luna Azul ISSN1909-2474 No.61, Julio -Diciembre 2025

excluyentes, colonialistas y progresivistas. La humanidad toda contra la naturaleza toda o “cierta
humanidad” contra toda “naturaleza”. Ni por un segundo nos separamos de tal dicotomia. Lo
ecoldgico es, en este sentido, algo como lo siguiente: abrir los ojos, sabernos habitando un planeta
finito y vulnerable, notar que las relaciones de dominacién y los modos de produccion dependen de
materiales y energia, caer en cuenta de que los danos a la “naturaleza” son irreversibles, considerar
al futuro como pregunta y, antes de cerrar los ojos de nuevo, luchar por, con o contra la

“naturaleza”.

Lo ecoldgico, podriamos admitir, no es “la naturaleza” porque, al fin y al cabo, équé es la
naturaleza?, éla seguiremos entendiendo como todo aquello que no es humano o como aquello
donde también estamos los humanos?, épasaremos a pluralizarla y a diferenciarla, es decir, a
llamarla naturalezas diferentes (Tavares, 2024) como Unico modo de posicionamiento critico?,
éjugaremos a escribirla con o sin mayuscula, con o sin cursiva, con o sin negrilla, con o sin comillas

para poder evidenciar que algo no anda bien con tan brutal enunciacién?

La palabra “naturaleza” es una tremenda abstraccidon. Se asoma a modo de verde en nuestro
imaginario visual, a modo de petricor en el imaginario olfativo y a modo de tranquilidad existencial
cuando decimos necesitarla o ansiamos visitarla. La “naturaleza” es solo una ficcién enunciativa
simplificante, por demds, humana demasiado humana: nuestro espectro visible es un mundo
cromatico encarnado, otro en relacidn a otros. “Nuestro” verde naturaleza no es percibido por
muchos de nuestros compafieros de Reino. Los mundos olfativos, sin opcion de decir “nuestros”,
son -incluso- sistemas de conocimiento; el petricor, para las abejas, probablemente no indique
sosiego sino una tragica sefal fingica que media entre ellas y las flores. La tranquilidad existencial,

III

la estrepitosa busqueda de conexiones naturales, el “silencio placido” de las orquestas vitales, se

acompafian de insecticidas, esa extrafia negociacién de habitabilidad.

Lo ecoldgico, mas que convertirse en una cuestion ecoldgica, es decir, en la inclusién de la
“naturaleza” o las “naturalezas” en la politica y en los conflictos humanos, podria pensarse desde
sus potencias, todas ellas derivadas de la invitacidn inicial de la ecologia, incluso de sus madres, y
de modos de pensamiento no excepcionalistas. Tales potencias son tanto conceptuales y vitales,
como relacionales y fabulatorias. Son, por asi decirlo, modos posibles de creacién desde donde

podemos con-fluir. En este sentido, la potencia conceptual tiene que ver con la manera de crear y

de reorganizar las palabras, los conceptos y las preguntas que insisten en reproducir un mundo

particular y especifico, morbosamente desigual y catastréficamente en declive: pensar/crear otros

© Universidad de Caldas 5



Luna Azul ISSN1909-2474 No.61, Julio -Diciembre 2025

mundos que ya acontecen. La potencia vital no es mdas que afectarse; abrir, si, los ojos, pero también
poner los demas sentidos y el cuerpo todo a disposicion de la afeccidn, de la co-habitacién gaiana;
percibir, pues, las invitaciones multiples de lo no humano (Despret, 2021), de lo vivo, de lo no vivo,

y de sus interrelaciones. La potencia relacional es simple: siempre somos en relacidn, nunca fuimos

individuos; somos simbiontes, somos holobiontes. La potencia fabulatoria tiene que ver con las

maneras de narrar, con las historias que contamos para que otros seres aparezcan, agencien y
revelen sus mundos. “Fabular, contar diferentemente, no es romper con “la realidad”, sino buscar
que se vuelvan perceptibles, que se piensen y se sientan aspectos de esta realidad que usualmente
se consideran accesorios” (Stengers, 2006, p. 169) y, una vez se cultive ese modo de atencidn,
empezar a narrar, a contar. Ademas, la potencia fabulatoria es un llamado a la imaginacién de
mundos en la tierra é¢la paradoja? Son estrictamente inimaginables. En Gltimo término me atrevo a
decir que dentro de las potencias de lo ecoldgico se inscribe la espacio-temporalidad: somos todos
finitos, vamos todos hacia la extincién y el Unico lugar de vida es este planeta, que también

desaparecera.

En estos sentidos, lo ecoldgico como posicionamiento activa tres movimientos en su campo
conceptual: 1. Los humanos no estamos fuera de las complejas relaciones con lo vivo y lo no vivo,
por mas recién llegada que sea nuestra especie; y, dado que no hablamos de una fila de escuelsa,
tampoco estamos en el dltimo lugar. 2. Tales relaciones (con o sin nosotros) se dan en abismales
numeros e incognoscibles representaciones, por tanto, estan por fuera de todo entendimiento
humano, incluida la tecnologia. 3. Estos dos elementos no tendrian que excluirse ni darse por obvios
en los antropo-relatos circulantes: las condiciones y los procesos ecoldgicos no son un pie de pagina
para ninguna especie, tampoco una leve mencidn introductoria, mucho menos un tentempié para
discursos ideoldgicos de toda indole®. No “nos rodea” un entorno sociopolitico como diferencia

radical con lo no-humano: hacemos, simplemente, parte efimera de Gaia.

Concluyo con lo siguiente: tendremos que aceptar la babelizacion de lo ecoldégico porque cualquier
unificacién imaginada siempre serd mas débil que la multiplicidad desobediente y cadtica. Cada

enunciacién, aunque divergente, responde de manera diferente a urgencias particulares, a

> He de decir, lectoras y lectores, que esto ya esta pasando. Que existe, menos mal, extensa literatura que se
regocija en estas atenciones; que muchas preguntas han levantado incluso el torso, no solo el rostro, y que se

siente un clarisimo empefio en pensar de otro modo a /o ecoldgico.

© Universidad de Caldas 6



Luna Azul ISSN1909-2474 No.61, Julio -Diciembre 2025

preguntas singulares y conflictos que se muestran como eternos. Esta no es mds que una invitaciéon
a considerar que somos todos parte de la excepcionalidad del fendmeno Vida y que resultaria
mucho mas satisfactorio sentirnos todos (humanos y no humanos) como compafieros. Al fin, abrir
los ojos, poner en juego todos los sentidos, alegrarnos por la finitud, conversar con la historia
geoldgica y bioldgica, reconocer que Gaia puede ser Medea, fabular una ficcion distinta al
capitalismo, considerar tranquilamente al futuro como portador de extinciones y, después, cerrar
los ojos, abrirlos, y empezar de nuevo. Y claro (y esto exclusivamente para los humanos) no perder
de vista las injusticias, memorizar a los milmillonarios, sefialar a todo culpable de genocidio y, luego,

para que nunca lo olviden, ensefidrselo a nuestras infancias.

Stop Fascism

Bibliografia

Despret, V. (2021, noviembre 2). Simbiologia. Conversaciones indisciplinadas [Entrevista] (P.

Méndez, Entrevistador). https://www.youtube.com/watch?v=BqlWJ12sGcs.

Escobar, A. (2010). Ecologias Politicas Postconstructivistas.

https://www.ceapedi.com.ar/Imagenes/Biblioteca/libreria/357.pdf

Latour, B. (2017). Cara a cara con el planeta. Una nueva mirada sobre el cambio climdtico alejado

de las posiciones apocalipticas. Siglo XXI.

© Universidad de Caldas 7



Luna Azul ISSN1909-2474 No.61, Julio -Diciembre 2025

Leff, E. (2003). La ecologia politica en América Latina: un campo en construccion. Revista Sociedade

e Estado, Vol. 8, nim. 1/2. pp, 17-40.

Palacios, G. (2006). Breve guia de introduccion a la Ecologia Politica (Ecopol): origenes, inspiradores,
aportes y temas de actualidad. Revista Gestidon y Ambiente, Vol. 9, num. 3. pp, 7-20.

Universidad Nacional de Colombia.

Stengers, I. (2006). La Vierge et le Neutrino. Citado por Despret, V. (2021). A la salud de los muertos.

Relatos de quienes quedan. Cactus.

Tavares, P. (2024). La naturaleza politica de la selva. Escritos sobre arquitectura, ecologia y derechos

no-humanos. Caja Negra.

Worster, D. (2008). Transformaciones de la tierra. Coscoroba ediciones.

1 Filésofa, Magistra en Estudios Latinoamericanos, con estudios doctorales en Ciencias Sociales.
Investigadora en Ecologia Politica y otras ecologias. Docente catedratica de posgrado. Universidad

de Caldas. E-mail: natalia.agudelo@ucaldas.edu.co

2 En esta editorial solamente me referiré a la ecologia politica. Seria interesante indagar sobre los

otros modos ecoldgicos de pensar.

3 En el articulo Ecologias Politicas Posconstructivistas (2010), Arturo Escobar presenta tres
generaciones o momentos de la ecologia politica. A través de una larga y compleja lista de autorxs
y posicionamientos tedricos, Escobar evidencia las transformaciones radicales de esta area de
conocimiento. Considero, sin embargo, que su escrutinio tiene que ver mdas con las
transformaciones de pensamientos filoséficos y antropoldgicos no dicotémicos o jerarquizantes que

con un posible campo conceptual de la ecologia politica.
4 Worster, D (2008). Las transformaciones de la tierra.

5 He de decir, lectoras y lectores, que esto ya estd pasando. Que existe, menos mal, extensa
literatura que se regocija en estas atenciones; que muchas preguntas han levantado incluso el torso,

no solo el rostro, y que se siente un clarisimo empefio en pensar de otro modo a /o ecoldgico.

© Universidad de Caldas 8


mailto:natalia.agudelo@ucaldas.edu.co

Luna Azul ISSN1909-2474 No.61, Julio -Diciembre 2025

Para citar este articulo: Agudelo-Sepulveda, N. (2025). Interludio: trazos sobre lo ecoldgico. Revista
Luna Azul, (61), 1-9. https://doi.org/10.17151/luaz.2025.61.1

Esta obra esta bajo una Licencia de Creative Commons Reconocimiento CC BY

Cddigo QR del articulo

© Universidad de Caldas 9


https://doi.org/10.17151/luaz.2025.61.1
https://creativecommons.org/licenses/
https://creativecommons.org/licenses/

