
Luna Azul ISSN1909‐2474                                                                              No.61, Julio ‐Diciembre 2025 
 

© Universidad de Caldas                                                                                                                        1 
 

Interludio: trazos sobre lo ecológico 

Natalia Agudelo Sepúlveda1  

“En el pasado se ha intentado distinguir una ecología científica de una ecología política, como si la primera 

no se ocupara de otra cosa que del “mundo natural”  

y la segunda, de las consecuencias morales, ideológicas, 

políticas que habría que extraer o no extraer de aquella […] 

Al hacerlo, no se ha 

logrado otra cosa que aumentar la confusión, pues ahora nos hallamos ante 

combinaciones de ser y de deber ser en todos los niveles”. 

Bruno Latour (2017, p. 41) 

DOI: 10.17151/luaz.2025.61.1 

En esta editorial me interesa pensar en lo ecológico, en las maneras en que se enuncia y se define, 

en los imaginarios y ficciones que contiene. Me interesa pensar en lo ecológico más allá del punto 

de vista gramatical, sin explorarlo como adjetivo sustantivado con artículo neutro, incluso sin 

considerarle como una idea abstracta. Me interesa, por tanto, pensarlo como campo conceptual en 

movimiento, en disputa, en cohabitación. Este interés surge de una sensación personal proclive a la 

locura: ¿hay un acuerdo, al menos tácito, en lo que significa lo ecológico? O, mejor aún, ¿qué 

estamos disputando mediante la babelización de lo ecológico? 

Es probable que exista un consenso respecto al uso del sustantivo ecología, al igual que sobre su 

origen etimológico (oikos-logos) y su nacimiento escritural (Ökologie). Tal vez, también haya 

consenso al respecto de considerarla una ciencia; aunque se puedan percatar desacuerdos sobre el 

momento de su nacimiento, su región de origen y sus parientes. Se puede llegar a dudar incluso de 

su madre -la biología- que, como Gaia, engendró por partenogénesis, ese tan no excepcional modo 

de reproducción asexual en el cual el óvulo se desarrolla sin gameto masculino. Le pasó a Gaia, a la 

biología y les ocurre a algunos reptiles, ciertos insectos y a pocos tiburones. Algunos dirán que no 

fue una sola madre, sino que al menos ocho vientres la engendraron, dentro de ellas la botánica, la 

fisiología y la zoología: bellas e indiscutibles geronto-madres.   

La ecología como ciencia, y en su tránsito temporal, parece haber copiado los procesos evolutivos 

de los cefalópodos. Ha adquirido brazos y tentáculos (sinecología, ecología de poblaciones, ecología 

de comunidades, ecología evolutiva, etc.), con más o menos ventosas (marina, terrestre, funcional), 

que le procuran percepción, hipersensibilidad y descentralización respecto al cerebro. La ecología 

https://orcid.org/0000-0001-8654-3644


Luna Azul ISSN1909‐2474                                                                              No.61, Julio ‐Diciembre 2025 
 

© Universidad de Caldas                                                                                                                        2 
 

como ciencia cefalópoda anida, se desplaza, succiona; comprende y saborea su lugar de 

movimiento, sea fondo rocoso, sea el océano entero.  

La ecología como ciencia cefalópoda es, también, cromatocinética: cambia de color, incluso de 

textura y forma. Y es justo allí, en las dinámicas de variabilidad radical, en el camuflaje, en la 

expresión, en la habitabilidad, desde donde nacen nuevas formas de narrarse, de adaptarse, de 

replicarse, de comunicarse. Aquí me refiero a otros modos de pensamiento que fundan su 

enunciación a través del sustantivo ecología: ecología social, ecología política, ecología oscura, 

ecología de las prácticas, ecología de los saberes, ecología queer, ecología multiespecie, ecología 

profunda y, créanme, un largo etcétera. En estos casos el análisis se vuelve insondable. Sin embargo, 

la pregunta que levanta el rostro podría ser: ¿qué de la ecología se sostiene en cada uno de estos 

modos de pensamiento? O, mejor, ¿es posible un sostenimiento de la metáfora? 

Podríamos aceptar que esta magnitud de escenarios que se proponen como ecologías tendrían que 

evidenciar algún criterio similar, algún punto común, algún espacio posible que les permita 

autonombrarse o autoproclamarse como ecológicos. Probablemente ese elemento sea un 

posicionamiento ontológico derivado de la ciencia ecológica (y de algunas de sus madres): la 

existencia de interacciones e interrelaciones entre lo vivo y lo no vivo que permiten, a su vez, la 

continuidad del fenómeno Vida; la existencia de vínculos entre todo lo vivo y entre todo lo no vivo, 

en diferentes escalas, niveles y grados, mediados por las condiciones que permitieron la aparición y 

evolución de la vida en un planeta satelizado, tercero con relación a una estrella enana y, créanme, 

un largo etcétera.  

La ecología, inmersa siempre en la interrelación, también puede ser entendida como el dispositivo 

que permite arrancar a los humanos del centro espacial y del fin temporal de la Vida (siempre como 

fenómeno). Los humanos, una especie entre millones solo dentro de su mismo Reino (Animalia), 

dependemos radicalmente de condiciones ecológicas, tanto químicas como físicas y biológicas. No 

hay que ir tan lejos en imaginación. Dependemos del oxígeno, elemento químico otrora catastrófico. 

Por supuesto, no solo los humanos dependemos del oxígeno, tampoco todo organismo. Salvedades 

anaerobias. En este sentido, lo ecológico probablemente invite a un posicionamiento no 

humanocéntrico, justamente porque de otra manera el sesgo es evidente y patológico.  

Lo humano tiene tantas trampas como el Ánthropos y tantas como el taxón especie; otro problema 

insondable que, para alegría de todas y todos, está siendo fuertemente estudiado. Personalmente 

(que es siempre colectivamente) quiero jugar con lo humano como prefijo (humanocéntrico) puesto 



Luna Azul ISSN1909‐2474                                                                              No.61, Julio ‐Diciembre 2025 
 

© Universidad de Caldas                                                                                                                        3 
 

que es una palabra que se desborda en enunciaciones, prédicas y rezos en todo espectro ideológico. 

¿Qué es lo humano? Otra pregunta que levanta su rostro. Al fin y al cabo, lo que tenemos es que 

muchos homos sapiens han sido y están siendo despojados de toda humanidad y, a la par, objetos 

tecnológicos están siendo humanoformados. Probablemente, humano sea una palabra de la que 

nunca supimos bien su significado, si es que significa algo: ¡tiene tantos rostros! Inhumano puede 

ser adjetivo del sustantivo humano. Salvedades biológicas y trampas valorativas del lenguaje.   

Volviendo a la ecología como dispositivo de desexcepcionalización humana, podríamos coincidir en 

que no todas las autonombradas ecologías se asumen desde tal entramado. Si bien la mayoría de 

ellas parten de una crítica a la jerárquica dicotomía moderna humano/naturaleza, permanecen 

instaladas en tal ideación, aunque no de manera estrafalaria. Modifican ambas categorías, las 

problematizan y las relacionan. Podría decirse que grupalizan la primera y desrecursivizan la 

segunda. La ecología, aquí, se vuelve una postura sutil, aunque comprometida políticamente. Pierde 

su devenir cefalópodo y se vuelve murmullo humano. Esto le ocurre, concretamente, a la ecología 

política2 que, dicho sea de paso, anida en la concepción polisémica de la ecología. 

La ecología como noción polisémica, narrada de tal manera por Germán A. Palacio (2006), constituye 

uno de los modos de excepcionalidad humana más recurrentes en las ciencias sociales y humanas. 

Él nos dice: “cuando la ecología se concibe como un campo especializado de la biología, casi 

naturalmente se excluye, en unos casos, o relega, en otros, al ser humano a un último lugar en el 

contexto del conjunto de relaciones entre seres bióticos y abióticos que explora el campo de la 

ecología” (p. 10). En el mismo artículo precisará elementos maravillosos para el debate: 

En síntesis, la noción de ecología, que si bien es utilizada con mucho éxito como 

especialización de la biología, no tiene una acepción única. Tiene más de cinco décadas de 

uso variado en particular en la modalidad de ecología política, de modo que su comprensión 

como el “estudio de las relaciones de los organismos entre sí y con su entorno” se extiende 

más allá de la biología, en la medida en que el entorno incluye toda el área de lo social y, en 

consecuencia, incluye lo político. (p. 10) 

                                                             
2 En esta editorial solamente me referiré a la ecología política. Sería interesante indagar sobre los otros modos 

ecológicos de pensar. 



Luna Azul ISSN1909‐2474                                                                              No.61, Julio ‐Diciembre 2025 
 

© Universidad de Caldas                                                                                                                        4 
 

Los murmullos excepcionalistas se presentan claramente en este tipo de reflexiones, especialmente 

a través de tres movimientos argumentativos: 1. Las ciencias sociales y humanas, si bien dan crédito 

a las ciencias naturales, le señalan que han dejado al humano excluido o relegado dentro de sus 

objetos de estudio. Por tanto, indagarán al ser humano, quien ha quedado en el último lugar de las 

interacciones e interrelaciones del fenómeno Vida. 2. Más allá de la biología está la política, modo 

de existencia -al parecer- únicamente humano: si los seres se relacionan entre sí y con su entorno, 

entonces el entorno humano es lo sociopolítico. 3. La polisemia de cualquier noción sirve como 

recurso metafórico aún a costa de perder, en el camino, los elementos que la constituyen.  

Este último movimiento está expresando en Enrique Leff (2003) que, sin sonrojarse, escribe lo 

siguiente: “La ecología política es un campo que aún no adquiere nombre propio; por ello se le 

designa con préstamos metafóricos de conceptos y términos provenientes de otras disciplinas para 

ir nombrando los conflictos derivados de la distribución desigual y las estrategias de apropiación de 

los recursos ecológicos, los bienes naturales y los servicios ambientales” (p. 19). Como notarán los y 

las lectoras, el giro de tuerca se consumó. Pasamos de una ecología como ciencia a una ecología 

polisémica y, posteriormente, a un préstamo metafórico que indaga sobre conflictos humanos 

nacidos por la distribución desigual de recursos ecológicos. 

Tal vez la coincidencia siga siendo, entonces, que la ecología es una ciencia. Sin embargo, lo 

ecológico parece haberse convertido en un sinónimo de “la naturaleza”, expresada mediante las 

palabras: recurso, bien y servicio. La ecología política3, entonces, más que instalarse en una lectura 

de la ecología como ciencia amplía la concepción de la política en términos de conflictos humanos 

(grupalizados) relativos a “la naturaleza”. Probablemente, las cinco décadas de las que habla 

Germán A. Palacio, hayan sido décadas de reconsideración de las teorías políticas a la luz de los 

ecologismos y de los ambientalismos, de las preocupaciones ambientales (enunciación propia de las 

Cumbres Internacionales sobre el Medio Ambiente) y de lo de ha sido llamado la Era de la Ecología 

y sus hitos fundacionales4. 

En pocas palabras, enunciar lo ecológico es anunciar la visibilización de una problemática otrora 

excluida de los márgenes de atención política. ¿Cuál problemática? Una “naturaleza” dañada, 

empobrecida, alterada, por acciones antropogénicas o capitalogénicas, narrada mediante conflictos 

ecológicos distributivos y acompasada por modos de hacer mundos fundamentalmente 

                                                             
 
4 Worster, D (2008). Las transformaciones de la tierra.     



Luna Azul ISSN1909‐2474                                                                              No.61, Julio ‐Diciembre 2025 
 

© Universidad de Caldas                                                                                                                        5 
 

excluyentes, colonialistas y progresivistas. La humanidad toda contra la naturaleza toda o “cierta 

humanidad” contra toda “naturaleza”. Ni por un segundo nos separamos de tal dicotomía. Lo 

ecológico es, en este sentido, algo como lo siguiente: abrir los ojos, sabernos habitando un planeta 

finito y vulnerable, notar que las relaciones de dominación y los modos de producción dependen de 

materiales y energía, caer en cuenta de que los daños a la “naturaleza” son irreversibles, considerar 

al futuro como pregunta y, antes de cerrar los ojos de nuevo, luchar por, con o contra la 

“naturaleza”.   

Lo ecológico, podríamos admitir, no es “la naturaleza” porque, al fin y al cabo, ¿qué es la 

naturaleza?, ¿la seguiremos entendiendo como todo aquello que no es humano o como aquello 

donde también estamos los humanos?, ¿pasaremos a pluralizarla y a diferenciarla, es decir, a 

llamarla naturalezas diferentes (Tavares, 2024) como único modo de posicionamiento crítico?, 

¿jugaremos a escribirla con o sin mayúscula, con o sin cursiva, con o sin negrilla, con o sin comillas 

para poder evidenciar que algo no anda bien con tan brutal enunciación? 

La palabra “naturaleza” es una tremenda abstracción. Se asoma a modo de verde en nuestro 

imaginario visual, a modo de petricor en el imaginario olfativo y a modo de tranquilidad existencial 

cuando decimos necesitarla o ansiamos visitarla. La “naturaleza” es solo una ficción enunciativa 

simplificante, por demás, humana demasiado humana: nuestro espectro visible es un mundo 

cromático encarnado, otro en relación a otros. “Nuestro” verde naturaleza no es percibido por 

muchos de nuestros compañeros de Reino. Los mundos olfativos, sin opción de decir “nuestros”, 

son -incluso- sistemas de conocimiento; el petricor, para las abejas, probablemente no indique 

sosiego sino una trágica señal fúngica que media entre ellas y las flores. La tranquilidad existencial, 

la estrepitosa búsqueda de conexiones naturales, el “silencio plácido” de las orquestas vitales, se 

acompañan de insecticidas, esa extraña negociación de habitabilidad.    

Lo ecológico, más que convertirse en una cuestión ecológica, es decir, en la inclusión de la 

“naturaleza” o las “naturalezas” en la política y en los conflictos humanos, podría pensarse desde 

sus potencias, todas ellas derivadas de la invitación inicial de la ecología, incluso de sus madres, y 

de modos de pensamiento no excepcionalistas. Tales potencias son tanto conceptuales y vitales, 

como relacionales y fabulatorias. Son, por así decirlo, modos posibles de creación desde donde 

podemos con-fluir. En este sentido, la potencia conceptual tiene que ver con la manera de crear y 

de reorganizar las palabras, los conceptos y las preguntas que insisten en reproducir un mundo 

particular y específico, morbosamente desigual y catastróficamente en declive: pensar/crear otros 



Luna Azul ISSN1909‐2474                                                                              No.61, Julio ‐Diciembre 2025 
 

© Universidad de Caldas                                                                                                                        6 
 

mundos que ya acontecen. La potencia vital no es más que afectarse; abrir, sí, los ojos, pero también 

poner los demás sentidos y el cuerpo todo a disposición de la afección, de la co-habitación gaiana; 

percibir, pues, las invitaciones múltiples de lo no humano (Despret, 2021), de lo vivo, de lo no vivo, 

y de sus interrelaciones. La potencia relacional es simple: siempre somos en relación, nunca fuimos 

individuos; somos simbiontes, somos holobiontes. La potencia fabulatoria tiene que ver con las 

maneras de narrar, con las historias que contamos para que otros seres aparezcan, agencien y 

revelen sus mundos. “Fabular, contar diferentemente, no es romper con “la realidad”, sino buscar 

que se vuelvan perceptibles, que se piensen y se sientan aspectos de esta realidad que usualmente 

se consideran accesorios” (Stengers, 2006, p. 169) y, una vez se cultive ese modo de atención, 

empezar a narrar, a contar. Además, la potencia fabulatoria es un llamado a la imaginación de 

mundos en la tierra ¿la paradoja? Son estrictamente inimaginables. En último término me atrevo a 

decir que dentro de las potencias de lo ecológico se inscribe la espacio-temporalidad: somos todos 

finitos, vamos todos hacia la extinción y el único lugar de vida es este planeta, que también 

desaparecerá.  

En estos sentidos, lo ecológico como posicionamiento activa tres movimientos en su campo 

conceptual: 1. Los humanos no estamos fuera de las complejas relaciones con lo vivo y lo no vivo, 

por más recién llegada que sea nuestra especie; y, dado que no hablamos de una fila de escuela, 

tampoco estamos en el último lugar. 2. Tales relaciones (con o sin nosotros) se dan en abismales 

números e incognoscibles representaciones, por tanto, están por fuera de todo entendimiento 

humano, incluida la tecnología. 3. Estos dos elementos no tendrían que excluirse ni darse por obvios 

en los antropo-relatos circulantes: las condiciones y los procesos ecológicos no son un pie de página 

para ninguna especie, tampoco una leve mención introductoria, mucho menos un tentempié para 

discursos ideológicos de toda índole5. No “nos rodea” un entorno sociopolítico como diferencia 

radical con lo no-humano: hacemos, simplemente, parte efímera de Gaia.  

Concluyo con lo siguiente: tendremos que aceptar la babelización de lo ecológico porque cualquier 

unificación imaginada siempre será más débil que la multiplicidad desobediente y caótica. Cada 

enunciación, aunque divergente, responde de manera diferente a urgencias particulares, a 

                                                             
5 He de decir, lectoras y lectores, que esto ya está pasando. Que existe, menos mal, extensa literatura que se 

regocija en estas atenciones; que muchas preguntas han levantado incluso el torso, no solo el rostro, y que se 

siente un clarísimo empeño en pensar de otro modo a lo ecológico. 



Luna Azul ISSN1909‐2474                                                                              No.61, Julio ‐Diciembre 2025 
 

© Universidad de Caldas                                                                                                                        7 
 

preguntas singulares y conflictos que se muestran como eternos. Esta no es más que una invitación 

a considerar que somos todos parte de la excepcionalidad del fenómeno Vida y que resultaría 

mucho más satisfactorio sentirnos todos (humanos y no humanos) como compañeros. Al fin, abrir 

los ojos, poner en juego todos los sentidos, alegrarnos por la finitud, conversar con la historia 

geológica y biológica, reconocer que Gaia puede ser Medea, fabular una ficción distinta al 

capitalismo, considerar tranquilamente al futuro como portador de extinciones y, después, cerrar 

los ojos, abrirlos, y empezar de nuevo. Y claro (y esto exclusivamente para los humanos) no perder 

de vista las injusticias, memorizar a los milmillonarios, señalar a todo culpable de genocidio y, luego, 

para que nunca lo olviden, enseñárselo a nuestras infancias. 

 

 

 

 

Stop Fascism 

 

 

 Bibliografía 

Despret, V. (2021, noviembre 2). Simbiología. Conversaciones indisciplinadas [Entrevista] (P. 

Méndez, Entrevistador). https://www.youtube.com/watch?v=BqIWJ12sGcs.  

Escobar, A. (2010). Ecologías Políticas Postconstructivistas. 

https://www.ceapedi.com.ar/Imagenes/Biblioteca/libreria/357.pdf 

Latour, B. (2017). Cara a cara con el planeta. Una nueva mirada sobre el cambio climático alejado 

de las posiciones apocalípticas. Siglo XXI. 



Luna Azul ISSN1909‐2474                                                                              No.61, Julio ‐Diciembre 2025 
 

© Universidad de Caldas                                                                                                                        8 
 

Leff, E. (2003). La ecología política en América Latina: un campo en construcción. Revista Sociedade 

e Estado, Vol. 8, núm. 1/2. pp, 17-40.  

Palacios, G. (2006). Breve guía de introducción a la Ecología Política (Ecopol): orígenes, inspiradores, 

aportes y temas de actualidad. Revista Gestión y Ambiente, Vol. 9, núm. 3. pp, 7-20. 

Universidad Nacional de Colombia.  

Stengers, I. (2006). La Vierge et le Neutrino. Citado por Despret, V. (2021). A la salud de los muertos. 

Relatos de quienes quedan. Cactus. 

Tavares, P. (2024). La naturaleza política de la selva. Escritos sobre arquitectura, ecología y derechos 

no-humanos. Caja Negra. 

Worster, D. (2008). Transformaciones de la tierra. Coscoroba ediciones. 

 

1 Filósofa, Magistra en Estudios Latinoamericanos, con estudios doctorales en Ciencias Sociales. 

Investigadora en Ecología Política y otras ecologías. Docente catedrática de posgrado. Universidad 

de Caldas. E-mail: natalia.agudelo@ucaldas.edu.co 

2 En esta editorial solamente me referiré a la ecología política. Sería interesante indagar sobre los 

otros modos ecológicos de pensar. 

3 En el artículo Ecologías Políticas Posconstructivistas (2010), Arturo Escobar presenta tres 

generaciones o momentos de la ecología política. A través de una larga y compleja lista de autorxs 

y posicionamientos teóricos, Escobar evidencia las transformaciones radicales de esta área de 

conocimiento. Considero, sin embargo, que su escrutinio tiene que ver más con las 

transformaciones de pensamientos filosóficos y antropológicos no dicotómicos o jerarquizantes que 

con un posible campo conceptual de la ecología política.  

4  Worster, D (2008). Las transformaciones de la tierra.     

5 He de decir, lectoras y lectores, que esto ya está pasando. Que existe, menos mal, extensa 

literatura que se regocija en estas atenciones; que muchas preguntas han levantado incluso el torso, 

no solo el rostro, y que se siente un clarísimo empeño en pensar de otro modo a lo ecológico. 

 

mailto:natalia.agudelo@ucaldas.edu.co


Luna Azul ISSN1909‐2474                                                                              No.61, Julio ‐Diciembre 2025 
 

© Universidad de Caldas                                                                                                                        9 
 

Para citar este artículo: Agudelo-Sepúlveda, N. (2025). Interludio: trazos sobre lo ecológico. Revista 

Luna Azul, (61), 1-9. https://doi.org/10.17151/luaz.2025.61.1 

 

Esta obra está bajo una Licencia de Creative Commons Reconocimiento CC BY 

 

Código QR del artículo 

 

 

https://doi.org/10.17151/luaz.2025.61.1
https://creativecommons.org/licenses/
https://creativecommons.org/licenses/

