
217Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero - junio 2025. pp. 217 - 246
ISSN 0124-6127 (Impreso), ISSN 2462-9596 (En línea) 

DOI: 10.17151/difil.2025.26.46.11

*   https://orcid.org/0009-0006-8134-5060

A history of women philosophers 
[Una historia de las filósofas mujeres]i, 

capítulo “9. Hypatia of Alexandria” 
[9. Hipatia de Alejandría]ii

Carlos Mauricio Arévalo Amaya*
Profesional en Filosofía y Letras, Universidad de Caldas, Manizales, Caldas, Colombia.

arevalocarlos960@gmail.com

Recibido el 01 de abril de 2025, aprobado el 05 de mayo de 2025

En el siglo IV e. c., Alejandría fue el centro del mundo occidental para 
los avances científicos, filosóficos e intelectuales. La cristiandad fue 
ganando poder político e intelectual tal como las antiguas religiones 
paganas los fueron perdiendo, y Alejandría se convirtió en el sitio de 
una tremenda agitación social, política, religiosa y académica. A pesar 
de esto, la Alejandría del tiempo de Hipatia mantuvo su lugar como el 
epicentro de la investigación. Su Museo era el punto crucial para las 
matemáticas y la ciencia, donde los sucesores de Ptolomeo combinaron 
física, matemática y filosofía en una filosofía natural, sobre el 
movimiento; gracias a eso, crearon instrumentos científicos de precisión 
con los que probaron teorías metafísicas y cosmológicas. La Biblioteca 
de Alejandría albergaba miles de volúmenes de lecturas académicas, 
donde se incluían trabajos de los grandes filósofos paganos: Platón, 
Jenofonte y Aristóteles. Siete siglos antes del nacimiento de Hipatia, 
Ptolomeo I Sóter había establecido a Alejandría como una comunidad 
intelectual. En el paso de aquellos siete siglos se presenciaron algunos 
de los eventos más importantes de la civilización occidental: el declive 
de Grecia, el desarrollo del intelectualismo judío y árabe, el nacimiento 
de la cristiandad, la expansión y conversión del Imperio Romano, 
y finalmente la persecución de la Roma cristiana contra los judíos y 
paganos, junto con los maestros de la filosofía pagana. La más famosa 
entre aquellos maestros fue Hipatia.

i Vol. 1. Compilado. Editado por Mary Ellen Waithe. Universidad de Minnesota. 1987. Kluwer 
Academic Publishers. DOI: 10.1007/978-94-009-3497-9	
ii Por Mary Ellen Waithe. Trad. Carlos M. Arévalo Amaya. Las notas que se agregan en la 
traducción están en números romanos.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.41.9
https://orcid.org/0009-0006-8134-5060
mailto:arevalocarlos960@gmail.com


Carlos Mauricio Arévalo Amaya

218 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

I. Biografía

El nacimiento de Hipatia usualmente se fecha alrededor del 370 y 375iii. 
No obstante, Hocheiv escribe que, siguiendo la Suda Lexicónv, en la entrada 
de Damasciovi, quizá deberíamos asumir al 375 como la fecha correcta. 
También, Hoche informa que Malleus y Wernsdorf apoyan fecharlo 
cerca del 350. Ella vivió durante la última resistencia del paganismo 
contra la avanzada de la religión cristiana y en algún sentido representó 
personalmente el conflicto entre la ciencia, la filosofía y las matemáticas 
de la Grecia pagana, y, por un lado, la religión cristiana y, por el otro, 
la política imperial. Cuando Hipatia nació el neoplatonismo científico 
estaba floreciendo. Bajo Plotino, adquirió ropajes propios de una 
religión misteriosa y de una teodicea. Los problemas del conocimiento 
del Uno, la naturaleza de la inteligencia y del alma, y la posibilidad 
del mal y la providencia formaron parte de la metafísica, cosmología y 
religión neoplatónica, junto con las enseñanzas de Porfirio. Este último 
es recordado como un fuerte filósofo pagano anticristiano y un crítico de 
la magia, un aspecto teúrgico de la religión egipcia. No hay registros de 
la educación temprana de Hipatia; sin embargo, la mayoría asume que 
ella fue inicialmente instruida por su padre, que le enseñó matemáticas 
y astronomía en el Museo. Pero, debido a que no hay mención sobre 
que Teónvii fuera instruido en filosofía y a que Hipatia fue conocida por 
haberla enseñado en Alejandría, debemos asumir que ella fue educada 
por los filósofos neoplatónicos de la escuela de la ciudad, a menos que 
hubiera sido autodidacta. Sin embargo, la Suda Lexicón sugiere que 
Hipatia había estudiado filosofía en Atenas, yo estoy de acuerdo con 
el análisis de Hoche: es dudoso que ese haya sido el caso. En cambio, 
Hoche asume que ella fue educada por los matemáticos en el Museo 
y otros académicos (presumiblemente filósofos de la Biblioteca) 
en Alejandríaviii. En la Suda está escrito que los líderes atenienses 
visitaron a Hipatia en Atenas. Esto podría entenderse como que ella 
era una visitante de renombre y, si ella viajó a esa ciudad, no fue como 
estudiante. Pero Hoche argumenta que la referencia a Hipatia, «los 

iii Sócrates el Escolástico, Ecclesiastical History, Libro 7, p. 13f. Libro 8, p. 9.
iv Hoche, R., “Hypatia, die Tochter Theons,” Philologus 15 (1860): 439.
v La Suda Lexicón es una gran enciclopedia bizantina del siglo X, atribuida a un autor llamado 
Suidas, que vivió del 976 al 1028. Es la mayor fuente de información sobre la vida de Hipatia.
vi  Filósofo pagano, nació en Damasco en el 458 y murió en Alejandría en el 538. Fue maestro de 
Simplicio y discípulo tanto de Teón como de Hipatia, y perseguido por el emperador Justiniano I.
vii  Padre de Hipatia, vivió entre el 335 y el 405. Fue astrónomo y adquirió renombre por su 
edición de los Elementos de Euclides.
viii  Hoche, op. cit., 441.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

219

líderes de la ciudad fueron a verla», es más una analogía con la manera 
en que eran tratados por las figuras públicas atenienses los grandes 
filósofos que visitaban Atenas. Como los filósofos atenienses, Hipatia 
fue visitada por los líderes de la ciudad de Alejandría.

Hocheix argumenta de manera convincente que Hipatia probablemente 
sucedió a Plotino en la dirección de la escuela neoplatónica. Su 
nombramiento se dio cerca del año 400, cuando ella tenía 25 o 30 años. 
Hoche escribe que, mientras era común en el neoplatonismo que el 
alumno destacado heredara la posición del maestro, el comentario 
de la Suda sobre que ella enseñó y le pagaron por esto con fondos 
públicos apoya la suposición de Wernsdorfx: Hipatia fue nombrada 
en esa posición por las autoridades de Alejandría y era remunerada 
por esto. De acuerdo con Hoche, esto sería un nombramiento sin 
precedentes en cualquier escuela filosófica. Él dice que en consecuencia 
su nombramiento tuvo que haber sido un reconocimiento único y 
excepcional, sobre todo cuando consideramos que las mujeres no 
eran rutinariamente elegidas para cargos públicos remunerados. Lo 
inusual del caso de Hipatia se presenta aún más significativo cuando 
consideramos que el gobierno de Alejandría era cristiano e Hipatia 
era pagana. Hoche sugiere que, debido a que los nombramientos en el 
Museo de Alejandría eran hechos por el emperador o sus representantes, 
Hipatia tuvo que haber recibido su pago de los fondos del Museo, 
aunque no haya registros sobre su afiliación a dicha institución. El 
último miembro del que se tiene noticia fue su padre Teón.

Mucho de lo que se ha escrito sobre Hipatia se ha centrado en las 
discusiones apenas disimuladas de su actividad sexual y su estado 
marital. Varios historiadores han aclamadoxi o censuradoxii su castidad 
y modestia. Por ejemplo, Thomas Lewis escribe quexiii:

Ella tenía una manera de dirigirse a los demás audaz y 
segura, podía hablar con sorna y aparecer sin ninguna 
preocupación en una asamblea pública de hombres, porque 
(…) ella era estimada por todos por su incomparable 
modestia. (…) Suidas está embelesado por la modestia de 
esta dama, y como una muestra de ello, nos cuenta acerca 

ix  Op. cit.
x  Wernsdorf, J. C. Hypatia, philosopha Alexandrina, disertación Vitembergae (1747, 1748).
xi  Toland, J. Hypatia: or, the History …, London (1720).
xii  Lewis, Thomas, «The History of Hypatia, a most impudent schoolmistress of Alexandria…» 
en Tetradymus London: Bickerton, (1721).
xiii  Op. cit., 8-9.



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

220 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

de un joven hermoso y vibrante que atendía a la Escuela de 
ella, y tenía tal opinión platónica sobre su virtud, que él la 
acortejó para formar pareja; pero ella, ya sea por rechazarle 
su persona o quizá por estar comprometida con Orestesxiv, 
el Prefecto de la Ciudad (quien ella siempre visitaba en la 
Casa de él), no admitiría tales acercamientos del joven. El 
galán todavía pensaba en su Amor Practicable, y persistió 
en su imprudencia; pero, ella, como una dama de honor 
que prevalecía inflexible; y por último, sin intentar razonar 
con él, así como alguien carente de sentido platónico, hizo 
uso de una estratagema que puso fin al cortejo, acción que 
haría sonrojar a cualquier prostituta de Venecia, a mi juicio: 
es un argumento tan burdo, y una convicción tan obscena y 
odiosa, que no debo (…) dejarla en este papel u ofendería 
al lector con su traducción.

La historia como es contada en la Suda Lexicón dice que, perseguida por 
un estudiante con quien a ella solo le interesaba discutir sobre filosofía, 
Hipatia terminó finalmente con el acoso arrojándole el equivalente del 
siglo V a una toalla higiénica o compresa usada, y exclamó que los 
gozos del sexo estaban más presentes en la mente del estudiante que 
los de la filosofía. De acuerdo con Tolandxv:

(…) uno de sus propios estudiantes se enamoró 
profundamente de ella, a quien ella se esforzó de curarle 
de su pasión con los preceptos de la filosofía (…) el agudo 
estudiante la solicitaba vehementemente (…) en un 
tiempo donde ella estaba bajo una indisposición natural 
a su sexo: ella tomó un pañuelo que había sido usado en 
aquella ocasión y se lo tiró en la cara de él diciendo: Esto 
es lo que amas, joven tonto, y nada de lo que es bello. Para los 
filósofos platónicos la bondad, la sabiduría, la virtud y las 
demás cosas similares a razón de su valor intrínseco son 
deseables por sí mismas, al ser estas la única Belleza real, 
de donde su simetría divina, sus encantos y su perfección 
más superlativas que aparecen en los Cuerpos no son 
sino una débil semejanza. Esta es la noción correcta de 
amor platónico. Por lo cual el proceder de Hipatia pudo 
haber puesto al estudiante de filosofía en Alejandría muy 
avergonzado y al mismo tiempo curarlo de su pasión.

xiv  Político de la ciudad de Alejandría. Sufrió un atentado por parte de fanáticos cristianos al cual 
sobrevivió. Cirilo de Alejandría proclamó al líder de este atentado como mártir cristiano. Debido 
al enfrentamiento con la autoridad cristiana de Alejandría, tuvo que huir de la ciudad.
xv  Op. cit., 123.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

221

Orestes, mencionado anteriormente por Lewis, era el prefecto de la 
ciudad de Alejandría, y frecuentemente buscaba el consejo de Hipatia 
en temas filosóficos y políticos. Orestes estuvo envuelto en un juego 
de poder político con Ciriloxvi, el Obispo de Alejandría. De acuerdo 
con Sócrates el Escolásticoxvii, un contemporáneo de Hipatia, Cirilo 
aparentemente contrató o inspiró a un grupo de monjes de Nitriaxviii 
quienesxix:

(…) la sacan de su carroza; la llevan a una iglesia llamada 
Caesarium [Cesario]; le quitan su ropa hasta dejarla 
completamente desnuda; mutilan su piel y desgarran 
su carne viva con conchas afiladas, hasta que su aliento 
abandonó su cuerpo; la descuartizan; llevan sus partes 
desmembradas a un lugar llamado Cinarón y las queman 
hasta convertirlas en cenizas.

II. Enseñanza

Nuestra información acerca de las enseñanzas de Hipatia proviene 
de un variado número de fuentes, que incluye algunos de sus más 
famosos estudiantes. De acuerdo con Damascio, ella enseñó geometría 
y matemáticas. Filostorgioxx nos cuenta que ella superó a su padre Teón 
en matemáticas, ¡a él, que había sido el matemático más famoso del 
Museo! Hesiquioxxi nos cuenta que ella fue una astrónoma excelente, 
como lo fue su padre. Su renombre en estos campos se confirma en las 
cartas de su pupilo Sinesioxxii, quien fue casi exclusivamente educado 
por Hipatia. De acuerdo con las cartas de Sinesioxxiii, Hipatia enseñó 
el trabajo de Platón y de Aristóteles, así como el neoplatonismo y sus 
misterios, astronomía, mecánica y matemáticas. Sabemos que Sinesio 
aprendió de Hipatia el neoplatonismo de Plotino, una filosofía religiosa, 
pagana y ecléctica opuesta a la filosofía cristiana. Esta filosofía formó 

xvi  Cirilo de Alejandría, obispo, contemporáneo de Hipatia, proclamado como doctor de la Iglesia 
por el papa León XIII.
xvii  Es mayormente conocido en español como Sócrates de Constantinopla. Fue un historiador 
cristiano. Vivió desde el 380 al 440.
xviii  Ciudad egipcia, conocida por ser un centro monástico.
xix  Freemantle, Anne, A Treasury of Early Christianity, New York: Viking (1953), p. 380.
xx  Filostorgio vivió desde el 368 hasta el 439. Fue un teólogo e historiador cristiano. Su mayor 
obra es Historia eclesiástica, donde registra la historia de la iglesia griega.
xxi  Hesiquio de Alejandría, gramático griego que vivió en el siglo V. Se conserva de él un 
diccionario con palabras inusuales en griego.
xxii  Sinesio de Cirene fue un filósofo y clérigo griego.
xxiii  Synesii Epistolae en Epistolographi Graeci, R. Hercher, Paris: Didot (1873), y Letters of Synesius, 
A. Fitzgerald, London: Oxford University Press (1926).



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

222 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

una parte integral de la transición intelectual de la filosofía de la Grecia 
pagana a la cristiana. Fue el estudio de Sinesio sobre Plotino, bajo la 
tutela de Hipatia, el que causó la conversión de Sinesio al cristianismo 
y luego su nombramiento como obispo de la iglesia de Ptolemaidaxxiv. 
De acuerdo con las cartas de Sinesio, Hipatia no solo fue reconocida 
como la mayor exponente viva del platonismo y del aristotelismo, del 
neoplatonismo, y de las matemáticas, también sus estudiantes venían 
de muy lejos para estudiar con ella. Por el tono de la carta de Sinesio a 
Herculanoxxv fechada el 395xxvi, ambos jóvenes habían viajado de Cirene 
a Alejandría para estudiar conxxvii:

(…) una persona tan reputada, su prestigio muestra ser 
realmente increíble. Nosotros hemos visto y oído por 
nuestros medios que es ella quien manda sobre los misterios 
de la filosofía.

Para el año 393 Sinesio era pupilo de Hipatia, quien había venido 
desde Pentápolisxxviii para estudiar con la famosa filósofa quien (si las 
estimaciones de Hoche y otros estudiosos son correctasxxix) tenía apenas 
23 años. En el tiempo en que Sinesio fue a Alejandría para estudiar 
con Hipatia, el emperador Teodosio Ixxx prohibió las prácticas paganas 
en Egipto, lo que causó una marejada de revueltas y confrontaciones 
entre los paganos y los cristianos en la región. La creencia popular 
tanto pagana como cristiana en la magia y los poderes místicos 
continuó dominando la cultura occidental y el pensamiento filosófico. 
Aunque el paganismo estaba siento suprimido, una fuerte creencia en 
la adivinación del futuro y la interpretación de la voluntad de Dios 
por medio de los sueños persistía. Sinesio reflejó esta epistemología 
híbrida greco-cristiana en sus trabajos De Insomnisxxxi y Dionxxxii.

xxiv  Actual ciudad de Acre, en Israel. Fue un antiguo puerto fenicio renombrado Ptolemaida 
después de la conquista de Alejandro Magno. Por su importancia, el mismo san Pablo visitó la 
ciudad.
xxv  No se pudo recolectar información específica sobre este personaje para la actual traducción.
xxvi  De acuerdo con la fecha dada por Druon en sus Oeuvres de Synesius, Evêque de Ptolemais… 
Paris: Hachette (1878), Epístola IV.
xxvii  Op. cit. La traducción que sigue es hecha con base en la traducción hecha por Mary Ellen 
Waithe del francés al inglés.
xxviii  Ciudad correspondiente a la región de Cirenaica, en la actual Libia. Hace parte del patrimo-
nio arquitectónico e histórico del país.
xxix  Ver Gardner, Alice, The Fathers for English Readers: Synesius of Cyrene. New York: Young (1886), 
p. 177.
xxx  También conocido como Teodosio el Grande, fue el último emperador romano en gobernar 
sobre todo el Imperio. Después de su muerte, se dividió administrativamente entre el Imperio de 
Occidente y el Imperio de Oriente.
xxxi  Op. cit.
xxxii  Ibid.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

223

En el 404 Sinesio envió ambos trabajos a Hipatia, quien por ese entonces 
había sido designada como la cabeza de la escuela neoplatónica de 
Alejandría. En su carta, Sinesio le pide a Hipatia comentarios sobre sus 
dos libros. Él remarca abiertamente que debido a que De Insomnis fue 
producto de una revelación divina, lo publicará independientemente 
de lo que opine Hipatia sobre él. No podemos asumir de esta carta de 
Sinesio que la visión epistemológica de Hipatia precluya la creencia 
de la revelación divina como fuente de conocimiento; más aún, parece 
que ella no habría argumentado contra su premisa básica. La carta 
de Sinesio declara que él no publicará Dion hasta que Hipatia haya 
comentado sobre él y dado su aprobaciónxxxiii. Dion fue publicado, por 
lo que debemos asumir que Hipatia estuvo de acuerdo con sus tesis y 
dio su aprobación.

Dion es en parte una defensa de la filosofía contra los retóricos que 
se presentan como filósofos. En él, Sinesio habla en defensa del 
neoplatonismo enseñado por Hipatia. En su combinación de misticismo 
y cinismoxxxiv, Dios no solo es supremo, sino el Uno y no es posible 
conocerlo de manera directa por el humano. Del Uno trascendente 
emana un Nous universal, y sus ideas innatas son Formas pseudo-
platónicas, Ideas del conocimiento sensiblexxxv. Del Nous emana 
Materiaxxxvi, la esencia del universo material y la causa inmediata 
del universo y sus seres sintientes. La Materia es maligna. El Nous 
es sagrado. Pero desde que el humano es en parte materia y en parte 
espíritu o razón, el humano es en parte maldad, en parte sagrado. Por 
medio de la autodisciplina y una cínica subyugación de las pasiones, 
el humano puede ser capaz de recibir una revelación directa de la 
verdad divina del Nous universal. Esta filosofía de la religión y de la 
epistemología suscrita por Hipatia y Sinesio fue claramente compatible 
con el paganismo de Hipatia y el cristianismo de Sinesio.

xxxiii  Ibid., Epístola 63
xxxiv  Traduzco «cynicism» como «cinismo», pero con su acepción filosófica y no con la acepción 
común.
xxxv  Traduzco «Ideas of sensory knowledge» como «Ideas del conocimiento sensible» y no uti-
lizo la palabra «sensorial» debido a que la autora se está refiriendo a que estas Formas o Ideas 
son la base ontológica del conocimiento que obtenemos a partir de los sentidos. Este tipo de 
conocimiento en español se conoce como conocimiento sensible, y no sensorial.
xxxvi  La palabra «Matter» denota en este contexto a la sustancia de la que está compuesta todo el 
universo, opuesta a lo espiritual y mental, por lo que la traduzco como Materia.



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

224 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

De acuerdo con la Suda Lexicón, Hipatia escribió un comentario sobre 
el Arithmeticorum de Diofantoxxxvii, fue autora de un canon astronómico 
que formó parte de su comentario sobre Syntaxis Mathematicaxxxviii de 
Claudio Ptolomeo y escribió un comentario sobre las Secciones Cónicas 
de Apolonio de Pergaxxxix. La Suda erróneamente informa que todo 
el trabajo hecho por Hipatia se había perdido y los eruditos que le 
siguieron atribuyeron esto a la quema de la Biblioteca de Alejandría. 
Sin embargo, hay evidencia convincente sobre que el comentario al 
Arithmeticorum de Diofanto se ha conservado, interpolado en parte 
dentro del texto original. El comentario de Hipatia sobre el Libro III de 
la Syntaxis Mathematica y su canon astronómico acompañante se han 
conservado incuestionablemente intactos (véase la siguiente sección, 
«III. Trabajos»).

Sabemos que Hipatia enseñó el trabajo de los grandes filósofos 
paganos Platón, Aristóteles, Pitágoras, Jenofonte, los cínicos, quizá 
los estoicos y sus sucesores y comentaristas, que incluían a Plotino. 
Desde que ella se interesó en las matemáticas y las ciencias, quizá 
sus lecciones fueron más centradas en aquellos escritos antiguos que 
concernían acerca de metafísica, cosmología y epistemología, que en 
los relativos a su ética y filosofía política. Probablemente ella enseñó 
el Arithmeticorum de Diofanto, un trabajo de teoremas algebraicos. De 
acuerdo con dos fuentes independientes, Paul Tannery, el historiador 
francés del siglo XX de las matemáticas, y el Abate Rome, el historiador 
belga del siglo XX de la astronomía, Hipatia frecuentemente usaba 
un idiosincrático método de división en el sistema sexagesimal para 
probar teoremas matemáticos. Tannery aparentemente no había tenido 
noticia de la conservación del comentario de Hipatia sobre el Syntaxis 
Mathematica de Ptolomeo. El Abate aparentemente no estaba notificado 
de la conclusión de Tannery sobre la conservación del comentario de 
Hipatia sobre el Arithmeticorum de Diofanto, interpolado con el texto 
original. Aun así, ambos académicos han escrito, como una marca 
del trabajo de Hipatia, sobre el uso del sistema sexagesimal para 
verificar teoremas matemáticos y cálculos. Esa marca personal parece 
haber ayudado a ambos investigadores en distinguir los comentarios 

xxxvii  Diofanto de Alejandría fue un matemático griego. No se sabe con certeza si vivió en el siglo 
III o IV a. e. c. Es considerado el padre del álgebra. La mayoría de los libros de su Arithmeticorum 
se perdieron.
xxxviii  Esta obra del famoso astrónomo Claudio Ptolomeo (90-168 e. c.) también es conocida como 
Almagesto (del árabe, que traduce «el más grande»).
xxxix  Apolonio de Perga (262-190 a. e. c.) fue un matemático y astrónomo griego. Él fue quien le dio 
el nombre de elipse, parábola e hipérbola a las figuras geométricas que conocemos.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

225

de Hipatia del cuerpo de los textos comentados y en notar que sus 
reediciones habían incorporado sus comentarios como parte del texto. 
Además de sus lecciones sobre teoría algebraica y astronómica, Hipatia 
indudablemente enseñó geometría, particularmente la geometría de 
sólidos de Apolonio de Perga. A pesar de que las Secciones Cónicas 
de Apolonio se conservaron, parece que el comentario de Hipatia se 
perdió —a menos que el comentario esté tan bien incorporado en el 
texto original y se haga indistinguible—. De acuerdo con Tannery, esto 
último había pasado con su comentario sobre el trabajo de Diofanto.

Es fácil ver cómo la experticia de Hipatia en filosofía formó un 
fundamento natural para lo que se convertiría en su principal 
preocupación intelectual, la astronomía. Como Teón, Hipatia fue una 
matemática y astrónoma. A inicios del siglo V, la astronomía fue la 
empresa filosófica más científica de la época. Científicos y matemáticos 
buscaron entender y aplicar la metafísica, física y cosmología aristotélica, 
y la epistemología platónica al universo visible usando los teoremas 
de los matemáticos, las teorías de los geómetras y los instrumentos 
científicos de los astrónomos y geógrafos (Ptolomeo, por ejemplo, 
fue ambos) como medios para aprender las respuestas a preguntas 
filosóficas fundamentales: ¿quiénes somos?, ¿cuál es nuestro lugar en 
el orden de las cosas?, ¿cuál es la naturaleza de dios, del bien, del mal? 
Para Hipatia y los intelectuales de su época, metafísica y cosmología 
llevaban a las matemáticas, la astronomía, la geometría y la física, y por 
medio de ellas respondían a las grandes preguntas religiosas, sociales 
y políticas de su tiempo.

III. Trabajos

De acuerdo con la Suda Lexicón, Hipatia fue la autora de tres trabajos, 
un comentario al Arithmeticorum de Diofanto de Alejandría, un 
comentario a la Syntaxis Mathematica de Ptolomeo y un comentario a 
Secciones Cónicas de Apolonio de Perga. También la Suda informa que 
los tres libros se perdieron; al menos dos de ellos, el comentario sobre 
Ptolomeo y sobre Diofanto, se han conservado. El comentario sobre 
la teoría geométrica de Apolonio de Perga pudo haberse conservado, 
pero no he tenido éxito localizándolo. Sin embargo, ya que aún quedan 
varias rutas prometedoras por explorar, todavía no podemos concluir 
que, en efecto, se haya perdido.



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

226 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

1.	 Comentario sobre el Arithmeticorum de Diofanto

En el fragmento del Gorgiasxl de Platón 451 b-d, Sócrates distingue la 
aritmética del mero cálculo: mientras que la aritmética investiga «lo 
par y lo impar, por muy grandes que sean sus respectivos números», 
el cálculo «investiga cómo lo par y lo impar están ambos relacionados 
con ellos mismos y con el otro en relación con el número». En 
Diofanto, la distinción entre los números abstractos como pares e 
impares (aritmética) y su relación con números específicos (cálculo) 
normalmente se pierde, debido a que su cálculo toma una forma 
abstracta. La introducción por parte de Hipatia de algunos problemas 
nuevos y de algunas soluciones alternativas a los problemas originales 
de Diofanto contribuye a la teoría del álgebra. La ausencia de una 
notación o simbolización que representara más de una sola cantidad 
desconocida (o incógnita) en un problema dado significó que ni Hipatia 
ni Diofanto tenían una manera convincente de denotar o simbolizar 
diferentes incógnitas en las ecuaciones y despejarlas todas, sino que 
despejaban solo una de ellas para resolver el problema. Por esta razón, 
los problemas que contuvieran una ecuación con una indeterminación 
de varias incógnitas eran representados de la siguiente manera: se 
supondrá que el número menor es 3, el número mayor es 10 y hay 
un número indeterminado llamado el buscado o la incógnitaxli. El efecto 
de esta suposición es dar la apariencia de que el problema tiene una 
determinada solución —lo que sería más un acertijo que un principio, 
teorema, corolario matemático, etc—. La contribución de Hipatia es 
frecuentemente demostrar la generalidad e indeterminación de un 
problema sustituyendo los valores numéricos por incógnitas que no 
están relacionadas entre ellas, por lo cual no son múltiplos, potencias, 
números irracionales, fracciones o raíces cuadradas de los originales. 
El genio de Hipatia en la demonstración sobre que el Arithmeticorum de 
Diofanto era, como hubiera dicho Sócrates, más aritmética que cálculo 
ciertamente contribuyó a la preservación de ese trabajo.

De acuerdo con Paul Tanneryxlii, una de las reseñas sobre el texto 
de Diofanto contenía algunos escolios, hechos por uno o más 
comentadores antiguos, a pesar de que en las reediciones del texto se 

xl  La traducción de Woodhead en The Collected Dialogues of Plato, Edith Hamilton y Huntington 
Cairns, eds., Princeton: Princeton University Press (1961).
xli  El texto original dice «sought or unknown». No obstante, al no encontrar un equivalente exacto 
traduzco a la primera palabra como «el buscado».
xlii  Diophanti Alexandrini Opera Omnia, Lipsiae: Teubneri (1893-1895), en su Introducción al Volu-
men II.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

227

haya aparentemente intentado identificarlos y omitirlos. Él identificó 
algunas soluciones alternativas y un número de problemas nuevos 
introducidos por Hipatia (es posible que también por otros estudiosos 
desconocidos, después de ella), que eran admitidos en el manuscrito 
como si fueran parte del texto original. En la Introducción de Tannery, los 
problemas nuevos fueron identificados como «II. 1-7, 17, 18, etcétera». 
El texto de Tannery contiene lo que podrían ser pistas para conocer los 
problemas incluidos en ese etcétera, pero sin una evidencia más clara 
para saber cuáles problemas fueron escritos por Hipatia, no me siento 
justificada en incluirlos aquí. El análisis de Tannery en el voluminoso 
Memoires Scientifiques no proporciona pistas para identificar aquellos 
problemas.

Traducción del textoxliii

Lo contenido en [corchetes] es agregadoxliv.

Libro II. En todo el texto se asume que la ratioxlv del número 
mayor con el número menor es de 2:1.

II.I. Encontrar dos números tales que su suma esté en una ratio 
dada respecto a la suma de sus cuadrados. Esta ratio dada es que la 
suma de estos dos números es respecto a la suma de sus cuadrados la 
fracciónxlvi de 1⁄10. Asumir al menor = x, al mayor = 2x; a la suma de 
estos = 3x y al cuadrado [de la suma de] aquellos [últimos] como 5x2. 
Entonces debería ser [el caso que] 3x es 1⁄10 de 5x2. Se sigue que 30x = 
5x2, lo que hace a x = 6.

Luego, el menor = 6, el mayor = 12, y el problema está resuelto.

II.II. Encontrar dos números tales que su diferencia esté en una 
ratio dada respecto a la diferencia de sus cuadrados. Esta ratio dada es 
que la diferencia de estos dos números es respecto a la diferencia de 
sus cuadrados la fracciónxlvii de 1⁄6. Asumir al menor = x, al mayor = 2x; 
a su diferencia = x, y al cuadrado de [la suma del anterior número, 2x, 

xliii  Traducción de Lloyd S. Waithe del texto en latín de Paul Tannery del Hypatia’s Commentary on 
Diophantus’ Arithmeticorum.
xliv  Es agregado por Mary Ellen Waithe.
xlv  Lo que sería el cociente de dos números, lo que a su vez es las veces en que está contenido el 
divisor en el dividendo. Por ejemplo, si tengo 10 personas (dividendo) y solo 5 sillas (divisor), su 
ratio sería de 2 personas (cociente) por silla.
xlvi  En una ecuación sería (2x + x) = (4x2 + x2) / 10
xlvii  La ecuación sería (2x - x) = (4x2 - x2) / 6



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

228 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

y] su diferencia [x] como 3x2. Entonces debería ser [el caso que] x es 1⁄6 
de 3x2. Se sigue que 6x = 3x2, lo que hace x = 2.

Luego, el menor =2, el mayor = 4, y el problema está resuelto.

II.III. Encontrar dos números tales que su producto está en una 
ratio dada respecto a su suma o a su diferencia.

(a)	 Dado en un primer lugar que su producto es 6 veces su suma. 
Dado que los [números] buscadosxlviii son x y 2x; (…) en la ratio 
dada. Su producto es 2x2, su suma es 3x; entonces debería ser [el 
caso que] 2x2 es 6 vecesxlix 3x. Se sigue que 18x = 2x2 para toda x; 
de donde se desprende que 18 = 2x y esto hace a x = 9. El primero 
= 9, el segundo = 18, y el problema está resuelto. [Su producto, 
162, es 6 veces su suma, y 18:9 = 2:1]

(b)	 Si es dado que su producto es 6 veces su diferencial, entonces 
del otro lado su producto es 2x2, su diferencia es x, en contraste, 
6x = 2x2 cuando x = 3. El primer número = 3, el segundo = 6 y el 
problema está resuelto. [6 - 3 = 3; 6 ∙ 3 = 18. Su producto es 6 veces 
su diferencia. Y 6:3 = 2:1]

II. IV. Encontrar dos números tales que la suma de sus cuadrados 
esté en una ratio dada respecto a su diferencia. Dado que la suma de 
sus cuadrados es 10 veces su diferenciali. Asumir respecto a lo anterior 
que el primer número = x, el segundo = 2x. Entonces debería ser [el 
caso que] la suma de sus cuadrados es 5x2, su diferencia es x, por lo 
cual 5x2 es 10 veces x. Se sigue que 5x2 = 10x, lo que hace a x = 2.

Luego, el primero debería ser 2, el segundo 4 y el problema está 
resuelto.

II. V. Encontrar dos números tales que la diferencia de sus 
cuadrados esté en una ratio dada respecto a su suma. Asumir que la 
diferencia de sus cuadrados es 6 veces su sumalii. Asumir respecto a lo 
anterior que el primer número es x, el segundo, 2x. La diferencia de 
sus cuadrados es 3x2, su suma es 3x; (debe de ser el caso que 3x2 es 6 
veces 3x).

xlviii  Véase la nota xxiii.
xlix  La ecuación sería (2x ∙ x) = (2x + x) ∙ 6
l  La ecuación sería (2x ∙ x) = (2x - x) ∙ 6
li  La ecuación sería (4x2 + x2) = (x) ∙ 10
lii  La ecuación sería (4x2 - x2) = (2x + x) ∙ 6



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

229

Se sigue que 3x2 = 18x, lo que hace a x = 6, y la demostración es 
evidente. [x = 6, 2x = 12; 62 = 36, 122 = 144, 144 - 36 = 108; 6 + 12 = 18, 
18 ∙ 6 =108]

II. VI. Encontrar dos números que posean una diferencia dada 
y que esta sea tal que la diferencia de sus cuadrados es mayor por una 
cantidad dada que la diferencia entre los dos números. El cuadrado 
de las diferencias de los números debe ser menor que la suma de las 
mismas diferencias [i.e., la diferencia de los números] y la [diferencia] 
dada entre las diferencias de sus cuadrados y de los números mismos. 
Puede ser asumido ahora que la diferencia de estos [números] es 2 
y la diferencia de los cuadrados de los mismos números supera a la 
diferencia de los mismos números por 20 unidadesliii. Permítase que el 
menor = x; el mayor debe ser = x + 2 y la diferencia entre ellos = 2, las 
diferencias de sus cuadrados es 4x + 4. 4x + 4 debe ser 2 unidades más 
grande que 20; (…) 4x + 4 = 22, lo que hace a x = 4½. El [número] menor 
es = 4½, el mayor = 6½, y la proposiciónliv está completa. [x = menor, y 
= mayor;	  

y - x 			   = 2	 

(y2 - x2) - (y - x) 	 = 20	 

(y2 - x2) 		  = 22	 

((x + 2)2 - x2) 		  = 22	 

((x + 4x + 4) - x) 	 = 22	 

4x + 4 			   = 22	 

4x 			   = 18]

II. VII. Encontrar dos números tales que la diferencia de sus 
cuadrados sea mayor por un número dado que una ratio dada de la 
diferencia entre ellos. Puede ser asumido que la diferencia entre sus 
cuadrados es 3 veces la diferencia entre ellos, más 10 unidadeslv. El 
cuadrado de la diferencia entre ellos [los números] debe ser menor 
que 3 veces su diferencia más las 10 unidades dadas. Permítase que la 
diferencia entre ellos sea 2 y que el menor = x; entonces el mayor será = 

liii  Esto es un sistema de ecuaciones que se agregó en el texto de Mary Ellen Waithe.
liv  Desde aquí parece ya no seguirse la suposición de que el cociente de los números es 2:1; en esta 
solución el cociente es de 3:2.
lv  La ecuación sería (y2 - x2) = [3 ∙ (y - x)] + 10, donde x es el menor. El mayor, como señala el 
comentario, es = (2 + x)



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

230 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

x + 2. 4x + 4 debe ser 3 veces 2 y a esto las 10 unidades son agregadas. 
Se sigue que 3 ∙ 2 + 10 = 4x + 4. 3 ∙ 2 + 10 = 16 el cual es igual que 4x + 
4, lo que hace x = 3. Lo que hace al número menor = 3; el mayorlvi -5 y 
el problema está resuelto.

II. XVIIlvii. Encontrar tres números tales que, si cada uno fuera 
a dar al subsecuente una fracción de sí mismo junto con un número 
dado, cada dado y tomado es igual. Asumir que x1 [da a] x2 1⁄5 de sí 
mismo más 6, y el último (x2) [da a] x3 1⁄6 de sí mismo más 7, x3 a x1 
[da] 1⁄7 de sí mismo más 8. Permítase x1 = 5x y similarmente x2 = 6x. 
Cuando x2 ha recibido x + 6 de x1, se vuelve 7x + 6, y, si x2 da a x3 1⁄6 de 
sí mismo (el cual es x) y 7, él [x2] se vuelve 6x - 1. Pero, cuando x1 ha 
dado 1⁄5 de sí mismo y 6, se vuelve 4x - 6. Y, cuando este [x1] ha tomado 
de x3 el 1⁄7 y 8, debe volverse 6x - 1. Pero 4x - 6, cuando se añadió 2x + 
5, se vuelve 6x - 1. Entonces 2x + 5 = 1⁄7x3 + 8. Si 8 es substraído de 2x 
+ 5, entonces queda 2x - 3 = 1⁄7x3; entonces x3 = 14x - 21. Sigue que este 
[x3] de x2 ha recibido 1⁄6 y 7, y dado de sí mismo [a x1] 1⁄7 y 8, se vuelve 
6x - 1. Pero cuando [x3 = 14x - 21] da 1⁄7 de sí mismo y 8, se vuelve 12x 
- 26, y cuando de x2 este acepta 1⁄6 de x2 y 7 [x + 7] aquel [x3] se vuelve 
13x - 19. Esto debe ser igual a 6x - 1, lo que hace a x = 18⁄7. x1 = 90⁄7, x2 
= 108⁄7, x3 = 105⁄7 y con esto la proposición está completa.

Los expertos han estado en desacuerdo sobre cuáles libros del 
Arithmeticorum de Diofanto pueden estar perdidos y cuáles de estos 
pueden haberse conservado. Sabemos de la Suda Lexicón que Hipatia 
fue famosa por el comentario sobre este trabajo. Sabemos de Tannerylviii 
que la reseña de Hipatia del Arithmeticorum es aparentemente la copia 
más antigua y genuina de aquel manuscrito. En lo que tengo noticia, 
Tannery es el único académico que ha trasado meticulosamente todas 
las copias conocidas de los manuscritos tempranos del Arithmeticorum. 
Su conclusión es que el comentario de Hipatia fue limitado a los 
primeros seis libros del trabajo de Diofanto y que la copia del texto 
original de su comentario fue la única copia que se conservó. La reseña 
de Hipatia solo abarca seis libros, mientras que del original era sabido 
que había tenido siete más.

lvi  En el texto en inglés está con el signo negativo, aunque, si se sigue lo dicho en el comentario, 
2 + 3 da 5 positivo.
lvii  Este salto de diez problemas está en el texto en inglés.
lviii  Op. cit., volúmenes I y II.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

231

Tannery da su teoría de la conservación del comentario de Hipatia 
en la Introducción del Volumen II. De acuerdo con él, quizás solo un 
ejemplar de la reseña de Hipatia sobre el texto se conservó. Él llama 
a este ejemplar (a) y sugiere que este ejemplar es una copia vista por 
Miguel Pselolix (1018-1078). Tannery no encuentra rastro de (a) después 
de la caída de Constantinopla en 1204. Pero él formula la hipótesis de 
que en el tiempo transcurrido entre el siglo VIII y IX e. c. otra copia 
de (a) fue hecha. Él la llama Alpha. Alpha ha estado perdida, pero 
aparentemente contenía algunos escolios de uno o más comentadores 
antiguos a pesar de que el copista haya intentado omitirlos. El resultado 
es que este arquetipo, Alpha, contiene lo que Tannery identifica como 
algunas soluciones alternativas y un número de nuevos problemas 
hechos por Hipatia (y posiblemente por algunos escoliastas que 
estuvieron después de ella, pero no se puede determinar con exactitud). 
Estas soluciones alternativas y problemas nuevos fueron incluidos al 
texto como si fueran parte del original.

La mejor y más temprana copia del arquetipo perdido, Alpha, es 
la Matritensis 48 de Madridlx, escrita en el siglo XIII. Antes del 
Matritensis 48 (el cual Tannery llama A) fuera estropeado por tachones 
y correcciones, su copia conocida como Vaticano Greco 191lxi fue 
realizada. El Matritensis aparentemente había estado en el Vaticano 
o en algún lugar en Roma por un periodo considerable de la última 
mitad del siglo XV, cuando el Vaticano Greco fue realizado con base 
en aquel. De esta última copia, el Vaticano Greco 304 fue realizado a 
inicios del siglo XVI. El Vaticano Greco 304 sirvió como el arquetipo 
para cinco manuscritos, que incluyen los últimos cuatro libros del 
Parisinus 2379lxii, escrito por Ioannes Hydruntinuslxiii después del 1545.

Los primeros dos libros del Parisinus 2379 provienen de Alpha y 
su modelo (a), pero por diferentes caminos. Después de la caída de 
Constantinopla en 1204, el ejemplar (a), visto por Pselu, se perdió. Pero 
Alpha fue copiado de (a) durante el siglo VIII o el IX. Tannery asume 

lix  Miguel Pselu fue un estadista, filósofos e historiador bizantino. Fue primer ministro de varios 
emperadores. Tuvo renombre en varios temas sobre filosofía, historia, leyes y teología. Sus 
trabajos más famosos son las crónicas sobre el Imperio Bizantino.
lx  Este manuscrito contiene la Cronografía de Miguel Pselu, donde se encuentra el Arithmeticorum 
de Diofanto fusionado con los comentarios de Hipatia. Se encuentra en la Biblioteca Nacional de 
España, en Madrid.
lxi  Un manuscrito que copia al anterior, que se encuentra en la Biblioteca Apostólica del Vaticano.
lxii  Es un manuscrito hecho con base en el Vaticano Greco 304 y se encuentra en la Biblioteca 
Nacional de Francia (BnF), una de las más antiguas del mundo.
lxiii  No se pudo rastrear información confiable sobre él.



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

232 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

que Alpha fue el manuscrito arquetípico del cual Maximus Planudeslxiv, 
quien vivió alrededor de 1260-1330lxv, desarrolló su propio comentario 
sobre el Libro I y II. Este manuscrito del siglo XIV de Planudes está 
perdido con la excepción de 10 hojas conocidas como Ambrosianus et 
157 sup.lxvi, y el manuscrito Marcianus 308lxvii, propiedad del cardenal 
Besariónlxviii y vistas por Regiomontanolxix en Venecia en 1464lxx. De 
los anteriores manuscritos nombrados, el Ambrosianus 91 sup., y 
el Vaticano Greco 200 fueron copiados por el mismo escriba, para 
Mendoza en 1545. Es del Vaticano Greco 200 que los primeros dos 
libros del Parisinus 2379 fueron copiados. Parisinus 2379 representa, 
entonces, un híbrido de dos familias o clases de las reseñas del escrito 
de Hipatia original: la primera, o la clase pre-Planudes, y la clase de 
Planudes. Estudiosos de la matemática griega y la astronomía antigua 
querrán consultar no solo el Arithmeticorum establecido en griego (con 
una cara latina) de Tannery que posee los problemas de los comentarios 
señalados arriba, sino que querrá consultar también el texto en griego 
del Abate A. Rome de la reseña de Hipatia al comentario de Teón sobre 
la Syntaxis de Ptolomeo, en la búsqueda de evidencia sobre qué puede 
ser de la firma académica de Hipatia. En la Introducción de Tannery, él 
sugiere que las observaciones de Miguel Pselu en el inicio de la carta 
que describe el «método egipcio» de Diofanto fueron copiadas en su 
totalidad del manuscrito de Diofanto, el cual contenía un «comentario 
antiguo y sistemático» que Tannery cree de la autoría de Hipatia. Este 
«método egipcio» implica el uso de un ábaco como instrumento y del 
sistema sexagesimal. Hipatia usó el sistema sexagesimal para refinar 
algunas de las leyes algebraicas de Diofanto. En su comentario sobre el 
Libro III de la Syntaxis de Ptolomeo, ella usa un idiosincrático método 
de división sexagesimal para criticar la teoría ptolemaica acerca del 

lxiv  Compilador de la Antología Griega y de Las Fábulas de Esopo.
lxv  También conocido como Máximo Planudes, fue un polímata griego, del Imperio Bizantino. 
Es reconocido por ser una figura clave del humanismo al compilar la Antología Griega. Esta 
contiene gran parte de la poesía griega compuesta en epigramas. Ver nota 22.
lxvi  Este manuscrito se encuentra actualmente en Milán, Italia. Está en la histórica Biblioteca 
Ambrosiana. Entre otras cosas, contiene una traducción siríaca del libro seis de La guerra judía de 
Flavio Josefo, también conocida El quinto libro de los Macabeos.
lxvii  Este manuscrito se encuentra actualmente en Venecia, Italia, en la Biblioteca Nacional de San 
Marcos. Este manuscrito contiene libros del Arithmeticorum de Diofanto.
lxviii  Basilio Besarión (1403-1472) fue un religioso y erudito bizantino, participó en los concilios de 
Ferrara y Florencia, donde defendió la unión de las Iglesias ortodoxa y católica. Tradujo obras de 
Aristóteles y Teofrasto.
lxix  Johann Müller Regiomontano fue un astrónomo y matemático alemán que vivió entre el 1436-
1476. Se le considera uno de los fundadores de la trigonometría.
lxx  Para una historia detallada sobre el comentario de Hipatia al Syntaxis Mathematica de Ptolomeo, 
ver la siguiente sección.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

233

movimiento retrogradadolxxi de los planetas. El Abate escribe que 
el uso distintivo del sistema sexagesimal de ella provee resultados 
mucho más acertados que los alcanzados por los eruditos anteriores 
en una manera tal que eran más rápidos de conseguir que calculando 
con un ábaco. El Abate también escribe que esta posible «firma» de 
Hipatia está completamente ausente en los Libros I y II del comentario 
de Teón, pero que aparecen en el Libro III (el cual Teón se lo atribuye a 
Hipatia) y ocasionalmente en los últimos libros. Esta sugerencia sobre 
el comentario de ella puede haberse extendido por todo el Libro III.

Tabla de recensión del comentario de Hipatia sobre el Arithmeticorum 
de Diofanto

 

Nota. (a), ejemplar visto por Miguel Pselo en el siglo XI, pero perdido en el 1204. Alpha, 
copiado de (a) durante el siglo VIII o IX.

lxxi  En Astron. Dicho de un planeta: Retroceder aparentemente en su órbita, visto desde la Tierra 
(RAE).



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

234 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

2. Comentario del Libro III sobre la Syntaxis Mathematica de Ptolomeo

Papo de Alejandríalxxii y el padre de Hipatia, Teón, fueron los dos 
comentadores más famosos e importantes de la Syntaxis de Ptolomeo. 
Este libro es también conocido como el Almagesto, es un nombre árabe 
(Al es «el», magesto es «más grande»lxxiii) por el grandioso trabajo 
de Ptolomeo. Mientras que la fama de Hipatia como refinadora de 
la astronomía ptolemaica fue frecuentemente registrada por los 
historiadores, en los que se encuentran Sócrates el Escolásticolxxiv, 
Johann Albert Fabriciuslxxv y Suidaslxxvi, se ha asumido erróneamente que 
su trabajo se perdió. Incluso otros trabajos de la academia alejandrina 
de finales del siglo IV e inicios del V han sido conservados, donde 
se encuentran numerosas copias de los comentarios de Teón sobre 
la Syntaxis y sobre las «Tablas Astronómicas»lxxvii ptolemaicas 
(probablemente hechos por Hipatia), los cuales tenían cálculos 
previos de eventos astronómicos basados en la teoría ptolemaica 
completamente obsoleta. Tannerylxxviii escribe que:

(…) al repetir la afirmación [de Fabricius sobre que el 
comentario de Hipatia se ha perdido], los historiadores 
de las matemáticas fallaron en considerar dos veces lo 
improbable; que, por un lado, en una era de comentadores, 
un trabajo de tal originalidad como las nuevas Tablas 
Astronómicas apareciera sin más; y, por el otro, que un trabajo 
tan importante como lo fue [el comentario de Hipatia] para 
inmediatamente suceder el de Ptolomeo desapareciera sin 
dejar rastro.

Mientras Tannery aparentemente concluye que las Tablas Astronómicas 
fueron hechas por Hipatia, otro académico, J.F. Montulca escribelxxix 
sobre la conservación de «(…) el tercer libro del comentario sobre 

lxxii  Papo (290-350 e. c.) fue uno de los últimos grandes matemáticos griegos, autor de varios 
teoremas y teórico en áreas como la matemática y la geometría.
lxxiii  Ver nota xxi.
lxxiv  Sócrates el Escolástico. Historiae Ecclesiasticae.
lxxv  Fabricius, Bibliotheca Graeca, entrada «Hipatia».
lxxvi  Suidas, Suda Lexicón, entrada «Hipatia».
lxxvii  Eran herramientas para calcular los cuerpos celestes. Fueron cruciales para la navegación y 
la astronomía.
lxxviii  Tannery, Paul, «L’ Article de Suidas sur Hypatia», Annales de la Faculté des Lettres de Bordeaux, 
1880, p. 199. La traducción que sigue se hace con base en la hecha del francés al inglés por Mary 
Ellen Waithe.
lxxix  Montulca, J.F. Histoire des Mathématiques (nuevo tiraje), París: Librarie Scientifique et 
Technique, (1960), p. 332.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

235

el Almagesto, el cual su padre Teón explícitamente se lo atribuye [a 
Hipatia]».

Parece ser el caso que Teón estaba trabajando en su comentario 
acerca de la Syntaxis Mathematica y le pidió a Hipatia que revisara el 
manuscrito. Hipatia notó que el comentario de su padre en el Libro III 
estaba basado en numerosos problemas conceptuales, metodológicos 
y matemáticos, los cuales ni Teón ni Ptolomeo habían pensado. En 
su intento de solucionar estos problemas, Hipatia recompuso los 
valores matemáticos sobre los eventos astronómicos descritos por los 
astrónomos antiguos, entre ellos, Ptolomeo. Las «Tablas Astronómicas» 
son un trabajo producido desde la experiencia. El comentario de ella al 
Libro III (y quizás a los libros siguientes, del trabajo de Teón) enriquece 
su análisis acerca de los problemas filosóficos y matemáticos que ella 
sugiere debido al trabajo inicial de su padre. En el desarrollo de aquel 
análisis, el comentario se convirtió realmente de su propiedad. Es 
por esta razón que Teón le atribuye su comentario y la incluye en sus 
contribuciones.

Tannery no estaba aparentemente informado sobre la reseña referida 
por Montulca, en la cual Teón no solo sabía de las contribuciones de 
Hipatia sobre todo el trabajo, sino que le atribuye el Libro III a ella. 
A finales del siglo XVIII o inicios del XIX, el abate Nicolas Halmalxxx 
encontró la única edición del comentario de Teón que poseía el Libro 
III de Hipatia. Esta edición llegó de la Colección Medicilxxxi y es listada 
como Medici 28.18. En su traducción del Libro I del comentario de 
Teónlxxxii, Halma escribe que el Libro III genuino, i.e., la única edición 
que contenía el comentario de Hipatia, fue encontrado en el Códice 
del siglo X. Parece ser que Halma murió o se quedó sin fondos para 
traducir y establecer el texto del comentario de Hipatia. Sin embargo, 
él publicó sus «Tablas Astronómicas», las cuales eran el prefacio del 
cometario. Cerca al siglo siguiente de Halma, el Abate A. Rome fue 
el que localizó la edición mencionada por Halma. En el intermedio, 
Montulca mencionaba el comentario de Halma sobre que Teón 
explícitamente atribuye el libro a Hipatia.

lxxx  Nicolas Halma (1755-1828) fue un matemático y traductor francés. Se ordenó en París, donde 
recibió su título de abate.
lxxxi  Es una colección iniciada por Cosimo de Medici en el siglo XV y continuada por su hijo 
Lorenzo. Aquí se pueden encontrar objetos culturales de valor incalculable.
lxxxii  Halma, Nicola. Almageste de Ptolemée (en su lomo) Commentaires de Theon d’Alexandrie sur 
le premier Livre de la Composition Mathématique de Ptolemée. Traduit pour la premiere fois du grec en 
français sur les mss. De la Bibliotheque du Roi, par M. l’abbé Halma, París (1821).



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

236 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

La atribución de Teón del Libro III a Hipatia está en la siguiente 
oración:

Έκδόσεως παραναγνωζείσης τή φιλοσόφω˛ ζυγατρί μου Ύπατία˛lxxxiii.

Mientras que Halma y Montulca tomaron la lectura de que Teón 
«atribuyó» el comentario sobre el Libro III a Hipatia, el Abate A. Rome 
ha tomado lecturas variadas: «hecho por Teón e Hipatia», «editado», 
«revisado» o «reescrito» por Hipatia. Él especula quelxxxiv:

Como el libro tercero había sido revisado por Hipatia (…) 
es difícil decir en qué consistía la intervención. (…) [U]no 
puede bien imaginar que Teón estaba editando a Papo [el 
comentario de Papo sobre la Syntaxis] con el fin de que 
el comentario que él completó fuera su propio trabajo; e 
Hipatia comenzó a emprender el mismo camino con los 
temas del trabajo de su padre y durante la vida de este. ¿Fue 
su revisión [la de Hipatia] la única del Libro 3? Sir Thomas 
L. Heath parece decir esto en el recuento que él hizo del 
segundo volumen sobre este trabajo [edición de Rome, de 
los comentarios a los Libros I y II de Ptolomeo] en Classical 
Review en 1938. Él fue quizá llevado a aquella opinión por 
la nota 1 en la p. 317 (del volumen 2).
No nos atreveríamos a dar un pronunciamiento categórico: 
los libros 1 y 2 son conocidos en la edición original, el 
tercero en la edición de Hipatia; pero después (del libro 
3) no encontramos menciones futuras sobre la editora. 
Esto podría ser interpretado de dos maneras: la edición 
original o la edición revisada [del libro siguiente es autoría 
de Hipatia]. La desaparición del tercer libro de todos los 
manuscritos, excepto del L [Medici 28.18], tiende a hacernos 
creer que la revisión solo fue hecha sobre el tercer libro (…).

Por otra parte, es bastante curioso que el método de 
división sexagesimal enseñado por el libro 1 es diferente 
del recomendado por el libro tercero, el cual es mucho más 
fácil si se usa un ábaco. Pero este procedimiento del libro 
tercero reaparece en el cuarto y en el noveno. Si las otras 
cosas de este tema habían aparecido, nos atreveríamos a 
decir que el final entero del trabajo ha llegado a nosotros en 

lxxxiii  Traduce algo así como De una edición reconocida para mi sabia hija, Hipatia o De una edición que 
pone en relieve a mi sabia hija, Hipatia.
lxxxiv  Op. cit.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

237

la edición revisada por Hipatia. Pero un indicador solitario 
no puede apoyar tal creencia.

El comentario de Hipatia sobre el Libro III de la Syntaxis toma las 
páginas 807-942 del tercer volumen de Rome. Una traducción a un 
idioma moderno todavía no ha sido hecha. El trabajo es retador para 
los traductores porque el entendimiento que requiere no es solo sobre 
el conocimiento del siglo V griego alejandrino, sino que pasa por el 
conocimiento sobre las primeras ediciones del trabajo de Ptolomeo, así 
como por el conocimiento sobre las matemáticas y la astronomía del 
antiguo Egipto. A pesar de estos desafíos, breves descripciones pueden 
ser dadas sobre sus partes y su posible significado puede ser explorado.

Hipatia comienza con un capítulo de treinta y seis páginas que 
recapitulaba los dos libros anteriores y analizaba la historia de la 
astronomía solar hasta sus días. Ella describe el uso recurrente de la 
definición de año trópico, la cual es un punto clave para los cálculos 
acerca del movimiento del Sol. (Los lectores recordarán que se creía 
que el Sol giraba alrededor de la Tierra en aquel tiempo). El año trópico 
es cuando al Sol le toma menos de 365 y 1⁄4 de días el regreso al mismo 
equinoccio. El año sidéreo es el periodo del retorno a la misma estrella 
fija y es más largo que el año trópico. Hipatia continúa revisando la 
teoría ptolemaica sobre la precisión de los equinoccios. Esta es una 
teoría acerca de por qué el punto sobre la Tierra en el cual el día del 
equinoccio empieza no es constante. Por cada equinoccio sucesivo, 
primaveral y otoñal, el punto del amanecer de cada equinoccio 
empieza a moverse ligeramente al occidente, lo que hace necesario un 
ajuste cardinal para poder calcular un círculo completo. Esto hace que 
la duración del año sea de 365 días más una fracción. La precisión de la 
teoría de los equinoccios tendería a requerir que uno asuma que ambos, 
el Sol y la Luna, aceleran su movimiento en la medida que circundan 
la Tierra. Luego, la teoría tiene como resultado un compromiso lógico 
con la afirmación de que el Sol y la Luna rotan erráticamente.

Para la mayoría, la reformulación de Hipatia del comentario de su 
padre clarifica y toma lugar en el contexto de la teoría ptolemaica sobre 
el movimiento solar, la duración del año, el día, las estaciones, etc. Y 
mientras que sus comentarios tienen un frecuente aire de criticismo 
acerca de lo anterior, su trabajo también posee bastantes correcciones 
técnicas simples para la aplicación de la teoría ptolemaica. Algunas 
de estas correcciones aparentemente resultaron de su análisis filosófico 



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

238 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

sobre la metodología lógica y errores conceptuales de Ptolomeo. Por 
ejemplo, ella se pregunta si algunas dificultades con la teoría ptolemaica 
acerca del tiempo preciso y la localización de los equinoccios son 
atribuibles a que Ptolomeo tomó en cuenta solo el año trópico y no el 
sidéreo. Los cálculos de Ptolomeo del tiempo y la localización de los 
equinoccios se vuelven todavía más imprecisos a lo largo de los siglos 
que precedieron y sucedieron su tiempo, lo que sugiere que sus teorías 
son dependientes a la observación y no confirmadas por esta. El Abate 
Romelxxxv escribe que las observaciones de ella son interesantes porque 
generan preguntas sobre las observaciones del ascenso de las estrellas 
que coincide con el amanecer y el ciclo sotíacolxxxvi. (El ciclo sotíaco es el 
tiempo que le toma a la estrella Sirio en regresar a la misma localización 
celestial: 365 días, 6 horas y los minutos varían. Los minutos de su 
regreso se repiten solo en intervalos de 1460 ciclos sotíacos). Desde 
que un ciclo sotíaco sea un año sidéreo de la estrella fija Sirio, se 
pueden predecir los cambios en la duración de los años sidéreos; si 
se tomara en cuenta lo anterior en los cálculos de los equinoccios de 
primavera y otoño, se producirían cálculos más acertados para los años 
equinocciales más alejados de las observaciones hechas por Ptolomeo.

Desde la perspectiva del siglo XX, una de las mayores deficiencias 
de la teoría ptolemaica tiene que ver con la teoría de Hiparcolxxxvii que 
Ptolomeo tomó prestada: la teoría de los «excéntricoslxxxviii». Hiparco 
pensaba que las aparentes anomalías observadas en los movimientos 
del Sol y la Luna podían ser explicadas si fuera el caso que la Tierra se 
disloca de su posición inicial sin previo aviso. Esta dislocación, piensa 
Hiparco, respondería a los cambios de la aparente velocidad orbital del 
Sol y la Luna. La teoría de Hiparco sobre la dislocación necesitaba de 
un corolario, la mal llamada teoría de la «precisión de los equinoccios», 

lxxxv  Op. cit., p. 851, n. 1.
lxxxvi  Nombrado así por la diosa egipcia Sopdet.
lxxxvii  Hiparco de Nicea (190-120 a. e. c.) fue un astrónomo, geógrafo y matemático griego. Teorizó 
sobre la duración de los años sidéreos y trópicos.
lxxxviii  Tiene que ver con un cálculo astronómico que usa una órbita excéntrica, lo que refiere a que 
el objeto que orbita cambia de radio con relación a su lugar en la órbita. Véase la siguiente figura:

Tomada de: Hall, Philip D. «Animation of two objects orbiting the centre of mass (cross) with 
mass ratio q=3 and eccentricity e=0.5.», Wikipedia, 26 de sept. de 2016.	 https://es.wikipedia.
org/wiki/Excentricidad_orbital#/media/Archivo:Binary_system_orbit_q=3_e=0.5.gif

https://es.wikipedia.org/wiki/Excentricidad_orbital#/media/Archivo:Binary_system_orbit_q=3_e=0.5.gif
https://es.wikipedia.org/wiki/Excentricidad_orbital#/media/Archivo:Binary_system_orbit_q=3_e=0.5.gif


A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

239

la cual Ptolomeo pensó utilizar para el aparente movimiento 
retrogradadolxxxix de los planetas. Estas y teorías relacionadas que 
apoyaban la postura geocéntrica del universo requerían de continuas 
dislocaciones orbitales del Sol y de los planetas. En el Libro III, Hipatia 
sostiene que es imposible para el Sol pasar por el mismo punto tal 
como lo hace en el cálculo de su movimiento excéntrico. A su parecer, 
los dos movimientos del Sol podrían no estar bien sincronizados, así 
que ella reconstruye la «prueba» de Ptolomeo.

El comentario de Hipatia sobre el Libro III de la Syntaxis puede ser 
apreciado de la mejor manera al colocar este trabajo en su contexto 
histórico. Ptolomeo tenía en mayor o menor medida la batuta de la 
astronomía antigua. El diseño geométrico de los cielos como las 
observaciones hechas por los astrónomos más o menos se correspondían 
al estado del arte de la teoría geométrica. Ptolomeo explicó las 
discrepancias entre la teoría y las observaciones astronómicas al 
adoptar la hipótesis más sencilla que podría responder tanto a la teoría 
como a la observación. La Tierra se mantendría como el centro del 
universo hasta la llegada de Nicolás Copérnico, el cual dedujo que 
el Sol estaba en el centro. Debido a que la localización relativa de la 
Tierra respecto al Sol y el movimiento relativo entre ambos fueron 
resaltados por Copérnico de la teoría ptolemaica, quizá deberíamos 
investigar si él leyó a Hipatia y si la metodología crítica de ella sobre el 
movimiento del Sol propuesto por Ptolomeo e Hiparco influenciaron 
su pensamiento.

Cuando Copérnico fue a Italia para estudiar astronomía, él asistió 
a todas las lecciones que podía acerca de los astrónomos de la 
Antigüedad: en particular, acerca de Ptolomeo. Él leyó a sus 
comentadores detalladamente. Si él no leyó en verdad lo que el 
matemático y astrónomo Delambre del siglo XIX describió como «el 
[comentario sobre Ptolomeo] más importante e inusual que se ha 
conservado de los griegos» [el comentario de Teón que contenía el 
comentario de Hipatia], Copérnico llegó a estar muy cerca de hacerlo. 
El joven candidato doctoral estuvo viajando por Florencia en el mismo 
momento en que el Medici 28.18xc estaba en la Biblioteca de Lorenzo 
de Medici. ¿Es posible que el haya pasado por Florencia sin parar en la 
biblioteca de uno de los coleccionistas, de textos antiguos, más famosos 
en Italia? ¿Pudo no haber leído a Hipatia?

lxxxix  Ver nota xlviii.
xc  Ver nota liii.



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

240 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

Podemos rastrear la historia del Medici 28.18, la única copia del 
comentario de Teón que contenía el de Hipatia. Para el 1534xci la 
Biblioteca de Lorenzo de Medici listó el manuscrito 28.18, 2390, 2396 
y el 2398 entre su colección. Angelo Poliziano vivió entre 1454-1494 
y gastó su adultez temprana como tutor en la casa de Lorenzo de 
Medici. A la edad de 30 años, Poliziano era ya un famoso clasicista 
en la Biblioteca de los Medici. Hizo notas al margen en el 28.18, 
probablemente en el periodo entre 1480-1490. Sabemos que en 1492 
Janus Lascaris (1445 y aproximadamente 1534), un humanista nacido en 
Constantinopla, regresó de Turquía empleado por Lorenzo de Medici. 
Entre los manuscritos que él obtuvo de Franciscus, Attarxcii de Chipre 
en Constantinopla, fue el 2398, una copia temprana del comentario de 
Teón, pero sin la revisión de Hipatia. El manuscrito 2398 es consistente 
con el 28.18, 2390, 2396 y otros manuscritos, pero solo el 28.18 contiene 
la revisión de Hipatia del Libro III.

De acuerdo con Romexciii, el manuscrito 2398 puede ser fechado por 
su tinta roja y su cuadro de letras unciales en los siglos VII y VIII. 
Pero el Almageste de Ptolemée (en su lomo)xciv de Halma afirma que 
el modelo del cual el 2398 fue copiado debe ser fechado en el siglo 
VI porque el manuscrito carece de ciertas características que eran 
comunes en aquellos tiempos, a saber, la puntuación, la enumeración 
de las páginas, los títulos de los capítulos y el espaciado entre palabras. 
Debido a que el manuscrito 2398 es consistente con el 28.18 (la única 
copia que contiene la edición de Hipatia) y con el 2390, 2396 y otros, 
estos manuscritos son considerados por Halma y Rome derivados del 
mismo arquetipo tempranoxcv.

xci  Index Bibliothecae Medicae, Florencia (1882).
xcii  Esta palabra viene del árabe, que significa mercader de perfumes.
xciii  «Le Troisieme Livre de Comentaires sur L’Almageste par Theon et Hypatie», Annales de ls 
Société Scientifique de Bruxelles, v. 46, p. 4.
xciv  Op. cit., p. lxvj.
xcv  Theon et Hypatie, Commentaires de Theon d’Alexandrie sur le 3e Livre de l’Almageste de Ptolomé 
de Halma contiene solo los cálculos revisados de las Handy Tables [Tablas Astronómicas] de 
Ptolomeo.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

241

Tabla de recensión del comentario de Hipatia sobre la Syntaxis 
Mathematica de Ptolomeo

•	 Siglo VI: Modelo del cual el 2398 fue copiado. El modelo carece 
de las características del manuscrito post-siglo VI, en especial 
en su puntuación, enumeración de página, títulos de los 
capítulos y espaciado entre las palabras.

•	 Siglos VII y VIII: 2398 es datado por Rome en este periodo debido 
a su tinta roja y letras unciales. 2398 es consistente con el 28.18 
(edición de Hipatia), 2390, 2396 y otras copias del comentario 
de Teón.

•	 Anterior a 1490: Poliziano, clasicista en la Biblioteca Medici, 
hace notas marginales en el 28.18 (edición de Hipatia), 
probablemente durante 1480 y 1490.

•	 1492: Janus Lascaris, empleado por Lorenzo de Medici, compra 
el 2398 y otros manuscritos de Franciscus, Attar de Turquía. 
2398 es consistente con el 28.18 (edición de Hipatia), 2390, 
2396 y otros manuscritos.

•	 1534: La Biblioteca de Lorenzo de Medici lista o cataloga los 
manuscritos 28.18, 2390, 2396 y el 2398 entre sus posesiones.

¿Pero si todos estos manuscritos derivan de un mismo arquetipo 
antiguo del siglo VI, por qué solo uno contiene el Libro III? La hipótesis 
más atractiva es que Teón completó su comentario, el cual habría de 
ser identificado como α, y lo dejó a disposición de Hipatia para su 
revisión. Cuando ella revisó el trabajo de su padre, algo pasó. Quizás 
ella reconoció problemas conceptuales, metodológicos y matemáticos 
concernientes al movimiento del Sol que no habían sido tenidos en 
cuenta ni por Teón ni por Ptolomeo. Tal vez, los estudiantes de Teón 
estaban ansiosos por continuar el trabajo con él y quizás una copia 
del original del profesor, sin el problemático Libro III, fue hecha (que 
llamaremos β). Habría entonces dos copias del texto de Teón, α contenía 
el Libro III y β no. Cuando Hipatia completó su comentario sobre el 
Libro III, Teón escribió el reconocimiento de la autoría de ella y este 
sustituyó el comentario de él sobre el Libro III del trabajo. Mientras 
esto pasaba, los estudiantes de Teón hicieron copias de β. Estas copias 



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

242 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

fueron los modelos para el manuscrito 2390, 2396, 2398 y de otras 25 
copias del comentario de Teón. Si se hicieron múltiples reseñas de α, 
parece que solo una se conservó. Debe señalarse que una de las reseñas 
de β, el 2396, menciona que Hipatia revisó el Libro III. Posiblemente 
Teón hizo esta anotación en β después de que un número considerable 
de copias habían sido hechas, para indicar que β era una edición 
incompleta; esta última estaba aún bajo la revisión de Hipatia. No hay 
duda de que hay otras explicaciones posibles para la conservación 
de una sola copia del comentario de Hipatia cuando tantas otras se 
conservaron de β.

3. Otros trabajos

La Suda Lexicónxcvi, la Bibliotheca Graecorum de Fabriciusxcvii y la Historiae 
Ecclesiasticae de Sócrates el Escolásticoxcviii mencionan que Hipatia 
también fue autora de un comentario sobre las Secciones Cónicas de 
Apolonio de Perga. Este comentario parece ser el único de los tres 
escritos de ella que se ha perdido. Edmund Halley, el astrónomo 
británico del siglo XVII, recolectó una versión antigua en latín y árabe 
de las Secciones Cónicas en un intento por reconstruir el original y separar 
el original de los escolios y los comentarios. Esto fue aparentemente 
una tarea insuperable. Al menos con lo que respecta al comentario de 
Hipatia, todo lo que Halley encontró de él fue un título en una página, 
sin texto adicional. No he tenido éxito en localizar los materiales con 
los que Halley trabajó, pero parece haber una pequeña razón para ser 
optimistas con la conservación del comentario de Hipatia sobre las 
Secciones Cónicas de Apolonio.

Dos instrumentos científicos son a veces atribuidos como una 
invención de Hipatia. El primero, un planisferio celeste o «astrolabio», 
fue reclamado por su pupilo Sinesio alrededor del 397-401. Este 
artefacto era un mapa celestial tridimensional hecho en plata. Fue 
dado como obsequio de parte de Sinesio a Peonioxcix, un conde de la 
corte del emperador en Constantinopla. (La conexión entre Sinesio 
y Peonio puede responder a la conservación de los comentarios 
de Hipatia sobre Ptolomeo y Diofanto. El lector recordará que el 
comentario sobre Ptolomeo es consistente con el manuscrito adquirido 

xcvi  En su entrada «Hipatia».
xcvii  Op. cit.
xcviii  Op. cit.
xcix  Gardner, Alice, The Fathers for English Readers: Synesius of Cyrene, N.Y.: Young (1886), p. 177.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

243

en Constantinopla por la Biblioteca de los Medici, y que un ejemplar 
temprano del comentario sobre Diofanto fue visto por Pselu y este 
texto se perdió después de la caída de Constantinopla. Para ser claros, 
la conexión entre Sinesio y Peonio, por una parte, y la conservación de 
los comentarios, por la otra, es en el mejor de los casos especulativa). 
Hay un registro sobre el envío de Sinesio del astrolabio a Peonioc. En 
el 404, Sinesio le escribe a Hipatia y le envía una copia de la carta a 
Peonio con la cual estaba acompañado el astrolabio, y registra que la 
carta fue hecha durante su periodo como embajadorci.

En el 402, Hipatia recibe una carta de la enfermedad de Sinesio y se da 
una breve descripción de lo que ellos llaman un hidroscopiocii. Este es un 
instrumento científico el cual fue de uso común, sin embargo, Hipatia 
es elogiada por esta invención de manera recurrente. El matemático 
francés Pierre de Fermat reconstruye un esqueleto del instrumento 
descrito por Sinesio. De acuerdo con Fermat, es un hidrómetro usado 
para determinar la densidad específica de los líquidosciii. Tannery 
conjetura que el

Instrumento fue usado para determinar el peso de los 
diferentes líquidos usados para tratar la enfermedad; dado 
que la ciencia médica estuvo de acuerdo en que los fluidos 
ligeros eran los mejores.civ

El dispositivo funcionaba sumergiendo un cono boca abajo en un 
líquido. El líquido entraba por el tubo «en forma de flauta» a través de 
las «muescas» o perforaciones, donde se hundía más o menos según 
la densidad específica del líquido. Contando las muescas, se pueden 
comparar los pesos de diferentes líquidoscv.

Sumario

Nacida en una comunidad intelectual establecida por Ptolomeo I 
Sóter, Hipatia llegó a ser la comentadora más famosa sobre el trabajo 
de Claudio Ptolomeo hasta Copérnico, es decir, más de once siglos 
después. Aunque sus comentarios sobre la astronomía ptolemaica 
y las matemáticas de Diofanto pueden ser evaluados y aunque el 

c  A. Fitzgerald: Letters of Synesius (Oxford University Press) 1926, p. 258.
ci  Op. cit., Epístola 63.
cii  Op. cit., Epístola 52.
ciii  Fermat, Pierre de, en Journal des Sçavans, 20 de marzo, 1679.
civ  Tannery, Paul. Oeuvres de Fermat, París (1841), V. 1, apéndice, p. 363.
cv  W.S. Crawford, Synesius the Hellene. Londres: Rivingtons, p. 150.



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

244 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

registro histórico de los estudios de Copérnico sobre los comentadores 
de Ptolomeo puede ser completado, su influencia sobre la ciencia 
moderna y las matemáticas no puede ser completamente descrita. 
Todavía queda mucha investigación académica por hacer sobre sus 
escritos conservados, pero su influencia en la historia de la filosofía, 
la astronomía y las matemáticas es incuestionable. Ella enseñó una 
metafísica y epistemología que fue compatible con el paganismo y el 
cristianismo por igual. Dominó la filosofía con los escritos de Platón, 
Aristóteles, Pitágoras, Jenofonte, entre otros. La filosofía le proveyó 
de una fundamentación teórica que usó para evaluar las teorías 
más poderosas sobre el álgebra, la geometría y la astronomía de su 
tiempo. Fue una intelectual reconocida y respetada antes de que 
cumpliera treinta años en comunidades intelectuales tan lejanas de 
su natal Alejandría, como Libia y Turquía. Viviendo en un ambiente 
intelectual del cual las mujeres eran siempre excluidas, ella ganó 
una designación sin precedentes como directora de estudios, pagada 
con recursos públicos, en la escuela de Plotino. El gobierno romano 
persiguió a paganos y judíos, y aun así le pagó a la pagana Hipatia por 
quince años por liderar la prestigiosa institución. Vivió en un tiempo 
de grandes desórdenes sociales, religiosos, científicos y filosóficos, con 
lo que encontraría una muerte temprana y horrible. Y a pesar de ser 
conocida como la más grande filósofa de su tiempo, entre hombres y 
mujeres, sus enseñanzas y escritos han sido virtualmente ignorados 
por historiadores de la filosofía por cerca de mil quinientos años.

Referencias

Crawford, W.S. Synesius the Hellene. London: Rivingtons, 1901.

Druon, H.V.M. Oeuvres de Synesius, Évêque de Ptolemais. Paris: Hachette, 
1878.

Fabricius. Bibliotheca Graeca. Hamburg: Bohn, 1790-1809.

Fermat, Pierre de. Un reporte sin título en Journal des Sçavans, 20 de 
marzo, 1679.

Fitzgerald, A. Letters of Synesius. London: Oxford University Press, 1926.

Freemantle, Anne. A Treasury of Early Christianity. New York: Viking, 
1953.



A history of women philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]

245

Gardner, Alice. The Fathers for English Readers: Synesius of Cyrene. New 
York: Young, 1886.

Halley, Edmund. Apollonius Pergaeus Conic Sections. Oxford: (no se 
nombra el editor) 1710.

Halma, Nicolas B. Almagèste de Ptolemée (en su lomo), Commentaires 
de Theon d’Alexandrie sur le premier Livre de la Composition Mathématique 
de Ptolemée. Traduit pour la premier fois de grèc en français sur les mss. de la 
Bibliotheque du Roi, par M. L’Abbé Halma et suivi les notes de M. Delambre. 
París: Merlin, 1821.

Halma, Nicolas B. Theon et Hypatie, Commentaires de Theon d’Alexandrie 
sur le 3e Livre de l’Amageste de Ptolemée. París: Merlin, 1820.

Hercher, Richard. Epistolographi Graeci. París: Didot, 1873.

Hoche, Richard. «Hypatia, die Tochter Theons», Philologus 15, (1860): 
435-474.

Lewis, Thomas. The History of Hypatia, a most impudent Schoolmistress of 
Alexandria… London: Bickerton, 1721.

Montulca, J.F. Histoire des Mathématiques. Nuevo tiraje, París: Librarie 
Scièntifique et Technique, 1960.

Platón. The Collected Dialogues of Plato. Editado por Edith Hamilton y 
Huntington Cairns. Princeton: Princeton University Press, 1961.

Rome, A. «Le Troisième Livre des Commentaires sur l’Almageste par 
Theon et Hypatie», Annales de la Société Scientifique de Bruxelles, V. 46, 
(1926): 1-14.

Rome, A. Commentaires de Pappus et de Theon d’Alexandrie sur l’Almageste, 
Tome III., Theon d’Alexandrie Commentaire sur les Livres 3 et 4 de l’Almageste, 
Studi e Testi, 106, Citta del Vaticano: Biblioteca Apostólica Vaticana (1943).

Sócrates el Escolástico. Historiae Ecclesiasticae. London: H.B. Bohn, 1853.

Suidae (sic). Suidas. [Suda] Lexicón. Sttugart: B.G. Teubneri, 1967-1971.

Tannery, Paul. Diophanti Alexandrini Opera Omnia. Dos volúmenes. 
Lipsiae: Teubneri, 1893-1895.

Tannery, Paul. «L’Article de Suidas sur Hypatia», Annales de la Faculté 
des Lettres de Bordeaux, 1880.

Tannery, Paul. Mémoires Scientifiques. Toulouse (edición privada), 1912.



Carlos Mauricio Arévalo Amaya

246 Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 217 - 246

Tannery, Paul. Oeuvres de Fermat. París: Gauthier-Villars et fils, 1841-6.

Toland, J. Hypatia, or the History… en Tetradymus. London: J. Brotherton, 
1720.

Wernsdorf, J.Chr. Disertatio Academica de Hypatia, philosopha Alexandrina. 
(Vitembergae) 1747, 1748. 18 páginas.

Cómo citar:
Arévalo Amaya, C.M. (2025). Capítulo “9. Hypatia of Alexandria” [“9. Hipatia de 
Alejandría”] (Traducción del capítulo 9 de M. E. Waithe, 1987, A history of women 
philosophers [Una historia de las filósofas mujeres]). Revista Discusiones Filosóficas. 
26(46), 217-246. https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.11

https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.11

