
Resumen 

A partir del análisis de la filosofía 
de Milner, el artículo expone que el 
pensamiento judío y conservador no solo 
puede ser crítico con la moderna filosofía 
política, sino también con la hegemonía 
contemporánea del neoliberalismo. Esta 
crítica tiene una gran relevancia para la 
filosofía contemporánea, como ponen 
de relieve los debates que Badiou y 
Rancière han mantenido con Milner. El 
primero critica la centralidad que tiene 
para el filósofo judío la negatividad, o 
el hecho de pensar lo político a partir 
de la muerte, mientras que el segundo 
convierte el pensamiento de Milner 
en paradigma del odio a la democracia. 
Sirviéndonos de la metodología de la 
historia conceptual, demostramos, en 
primer lugar, que este pensamiento, a 
pesar de su conservadurismo, es hostil 
a la teología política schmittiana; en 
segundo lugar, que el judaísmo de esta 
filosofía se localiza en la crítica del 
concepto de universal fácil, con el cual se 
alude al paso de instituciones limitadas, 
compatibles con la multiplicidad de 
otros entes, a un universal, la sociedad, 
que tiene un carácter ilimitado. En 
tercer lugar, demostramos que, para 

Milner, el todo ilimitado social, que 
justifica el principio de la conversión o 
la eliminación de las diferencias, tiene 
una doble articulación: políticamente, a 
través de los conceptos de revolución y 
democracia; y económicamente, a través 
del mercado neoliberal que reduce a 
los seres humanos a cosas. El artículo 
concluye afirmando que el pensamiento 
conservador de Milner propone, aun 
siendo poco sensible a la igualdad, una 
rigurosa crítica del neoliberalismo.

Palabras clave

C a p i t a l i s m o ,  c o n s e r v a d u r i s m o , 
democracia, filosofía política, historia 
moderna, judaísmo, neoliberalismo, 
revoluciones, soberanía, teología.

Abstract

Based on an analysis of Milner's 
philosophy, the article argues that Jewish 
and conservative thought can not only 
be critical of the political philosophy of 
modernity, but also of the contemporary 
hegemony of neoliberalism. This critique 
is highly relevant in contemporary 
philosophy, as demonstrated by the 
debates Badiou and Rancière have 

La política conservadora de Milner:
Crisis y crítica de la sociedad 

moderna y del neoliberalismo

Milner's conservative politics: 
Crisis and Critique of Modern Society and Neoliberalism

Antonio Rivera García*
Universidad Complutense de Madrid, España

antorive@ucm.es

Recibido el 05 de mayo de 2025, aprobado el 20 de junio de 2025

*  https://orcid.org/0000-0002-4559-9171    Google Scholar

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero - junio 2025. pp. 171 - 186
ISSN 0124-6127 (Impreso), ISSN 2462-9596 (En línea) 

DOI: 10.17151/difil.2025.26.46.8

https://orcid.org/0000-0002-4559-9171
https://scholar.google.com/citations?user=xpUtDDgAAAAJ&hl=es
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.41.8


Antonio Rivera García

172

had with Milner. Badiou criticises the 
centrality of negativity for the Jewish 
philosopher, or the fact of thinking the 
political on the basis of death, while 
Rancière turns Milner's thought into a 
paradigm of the ‘hatred of democracy’. 
Using the methodology of conceptual 
history, we show, firstly, that this thought, 
despite its conservatism, is hostile to 
schmittian political theology; secondly, 
that the Jewishness of this philosophy 
is located in the critique of the concept 
of the ‘easy universal’, which alludes to 
the passage from limited institutions, 
compatible with the multiplicity of other 
entities, to a universal, ‘society’, which 
has an unlimited character. Thirdly, we 
show that, for Milner, the unlimited social 

community, which justifies the principle 
of ‘conversion’ or the elimination of 
differences, has a double articulation: 
politically, it is expressed through the 
concepts of ‘revolution’ and ‘democracy’; 
and economically, through the neoliberal 
market that reduces human beings 
to ‘things’. The article concludes by 
affirming that Milner's conservative 
thought proposes, while being insensitive 
to equality, a rigorous critique of 
neoliberalism.

Key words
Capitalism, conservatism, democracy, 
Judaism, modern history, neo-liberalism, 
poli t ical  philosophy,  revolutions, 
sovereignty, theology.

1. Los fundamentos del pensamiento político de Milner: 
judaísmo, psicoanálisis y republicanismo

Este artículo aborda el pensamiento político de Jean-Claude Milner, 
filósofo y especialista en psicoanálisis y lingüística. Como otros autores 
de origen judío de su generación hizo el tránsito de Mao a Moisés. 
Durante Mayo del 68 formó parte de las filas maoístas de Gauche 
prolétarienne. Recibió después la influencia del pensamiento judío, 
como sucedió antes con Pierre Victor, el antiguo líder maoísta que llegó 
incluso a cambiar su nombre por el de Benny Lévy y a convertirse en 
un notable especialista en la filosofía de Lévinas. La condición judía 
de Milner se refleja hoy en sus obras políticas, en las que sostiene que 
tanto el nombre judío como la Shoah son centrales para entender la 
política contemporánea.

Aparte del judaísmo y del estructuralismo, el psicoanálisis cultivado por 
Lacan (Milner, 1995) ha influido decisivamente sobre su pensamiento 
político, que se encuentra sobre todo en tres cortos tratados, La politique 
des choses, Pour une politique des êtres parlants y L’universel en éclats, y en 
el más reciente La destitution du peuple. A estas obras hay que añadir 
su polémica revisión o relectura de la revolución francesa (que escribe 
siempre en minúscula, salvo que aluda a la creencia revolucionaria que 
rechaza), Relire la révolution, y el tríptico que incluye tanto el libro sobre 
Mayo del 68 como los dos libros en los que aparece la cuestión judía, todos 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 171 - 186

https://vocabularies.unesco.org/browser/thesaurus/en/page/?uri=http://vocabularies.unesco.org/thesaurus/concept14571
https://vocabularies.unesco.org/browser/thesaurus/en/page/?uri=http://vocabularies.unesco.org/thesaurus/concept14571


La política conservadora de Milner: Crisis y crítica de la sociedad moderna y del neoliberalismo

173

ellos traducidos al castellano: La arrogancia del presente, Las inclinaciones 
criminales de la Europa democrática y El judío de saber. Este pensamiento 
justifica en el fondo una política mínima y resulta poco sensible a la 
relación entre libertad e igualdad como núcleo del pensamiento 
democrático. Su polémica en torno a la educación en Francia muestra 
su peculiar concepción de la política republicana, la cual se abre a un 
elitismo que choca con una concepción radical de la democracia y la 
igualdad. Nos ofrece asimismo un pensamiento muy crítico con la 
modernidad que puede recordar a algunos célebres antimodernos y 
contrarrevolucionarios. Contra este relevante pensamiento político se 
han dirigido algunos compañeros de generación, en particular Badiou 
y Rancière.

La metodología de la historia de los conceptos –siempre atenta a las 
continuidades y rupturas que experimentan las concepciones políticas 
a lo largo del tiempo– permite comprender que el pensamiento de 
Milner constituye una buena muestra de la tendencia contemporánea 
y antimoderna a pensar la política a partir de lo negativo, de la 
catástrofe. El autor judío escribe en los libros citados que la política 
debe tener como principal función evitar la masacre y garantizar la 
supervivencia de los individuos. Frente a esta tesis, Badiou sostiene 
–en un diálogo mantenido con Milner– que el núcleo de la política no 
es la cuestión de la supervivencia del cuerpo, sino la relación entre 
igualdad y libertad a lo largo de la historia (Badiou y Milner, 2012, p. 
43). Por este motivo ve en la obra de su colega una clara muestra de la 
voluntad puramente negativa de nuestro tiempo y de la incapacidad 
para “nombrar y querer un Bien” (Badiou, 2004, p. 57).

2. Crítica de la modernidad: el declive de la lógica política y el 
triunfo del universal fácil

Milner proporciona una nueva versión antimoderna y contra-
rrevolucionaria de la política que asume como primer principio la 
supervivencia del cuerpo. Expondremos seguidamente y de forma 
muy sintética los fundamentos de esta teoría. Para Milner (2014, pp. 
35-38), el sujeto político es el ser hablante (l’être parlant). El conjunto de 
estos seres constituye una multiplicidad inconsistente o un conjunto 
paradójico porque la existencia simultánea de todos sus elementos 
resulta imposible. Para que uno hable, los demás deben callar. Si se lleva 
hasta el final esta lógica, resulta inevitable caer en una “contradicción 
provocada por generalización” (Blumenberg, 2011, p. 457), y pensar de 



Antonio Rivera García

174

este modo que la más segura obtención del silencio del otro consiste 
en matarlo. La política comienza, sin embargo, cuando el ser humano 
descubre que para hablar no es necesario matar a nadie, que el silencio 
del semejante no solo se obtiene con la mise à mort, y que los seres 
hablantes pueden soportar la multiplicidad de cuerpos. El axioma 
inicial de la política se reduce entonces a la siguiente sentencia: “hacer 
callar y no matar” (Milner, 2011, p. 21).

La historia moderna demuestra la fragilidad de esta concepción, ya 
que la política siempre puede transformarse en su contrario y negarse 
a sí misma cuando sitúa la mise à mort en un primer plano, o cuando 
la convierte en uno de sus fines. Para Milner (2011, p. 22), la política 
auténtica se halla de esta manera en las antípodas del concepto 
moderno y schmittiano de soberanía. Precisamente, la teología 
política de Schmitt (2009) afirma que el soberano es quien decide el 
caso extremo o límite, es decir, decide si hay que matar al enemigo 
para alcanzar los fines de la comunidad política. A juicio de Milner, 
las revoluciones modernas y, especialmente, la Revolución Cultural 
China, llevaron hasta sus últimas consecuencias el concepto moderno 
de soberanía. La creación del ser humano nuevo se antepuso al principio 
de la supervivencia de los cuerpos, lo cual provocó que los regímenes 
revolucionarios se situaran fuera de la política (hors politique). 

El filósofo francés establece una diferencia radical entre la política de 
la Grecia antigua y la de la China maoísta: la polis griega –verdadera 
creadora del lenguaje político– constituye un mundo limitado, 
mientras que la Revolución Cultural China es el mejor ejemplo de una 
revolución sin límites que lleva directamente al gobierno del terror, 
y, por tanto, se coloca fuera de la política. Cuando deja de ser una 
preocupación la supervivencia, que es el límite más importante que la 
cultura, con sus sistemas formales y reglas, impone a los gobernantes, 
entonces no solo desaparece la libertad, sino incluso nuestra condición 
de seres hablantes. 

El lacaniano Milner (2011, p. 33) sostiene que la materia política (ciudad, 
Estado, pueblo, ley, constitución) es pensada desde la Antigüedad 
griega como un todo limitado. Sin embargo, el universo moderno 
rompe con sus límites y se abre a lo ilimitado, al todo es política o al todo 
es economía. Lo ilimitado se identifica, según Lacan, con una de las dos 
modalidades del todo. Se puede hablar, en primer lugar, de un todo 
limitado cuando se está ante un término divisivo. Se trata entonces de 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 171 - 186



La política conservadora de Milner: Crisis y crítica de la sociedad moderna y del neoliberalismo

175

un conjunto que divide el mundo entre los elementos incluidos dentro 
de ese todo y los elementos situados fuera de él. Milner (2007b, p. 21) 
lo explica con un ejemplo tomado de la lógica escolástica: bípedo es un 
término divisivo porque hay un conjunto de elementos del mundo que 
no lo es.

Desde el punto de vista político de Milner, el principal término 
divisivo en nuestros días es el nombre judío. Considera además que este 
nombre tiene derecho a inscribirse en el alfabeto del Estado-nación, lo 
cual no significa otra cosa que una defensa cerrada de Israel. Badiou, 
en su diálogo con Milner, sostiene que la obra de este último es un 
fetichismo de los nombres (Badiou y Milner, 2012, p. 184). Con respecto 
a la cuestión de las relaciones entre Israel y Palestina, el autor de Ser 
y acontecimiento mantiene que la solución justa pasa por un Estado 
moderno, cuya subestructura no sea identitaria sino histórica. Es decir, 
apuesta sorprendentemente por un Estado que reúna a las dos partes 
para acabar con la guerra civil. Badiou piensa que Milner acaba en un 
antipoliticismo radical porque resulta imposible que un nombre político 
coincida con el de una identidad que, como la judía o cualquier otra, solo 
divide para mantenerse o depurarse, y no para reunir la multiplicidad 
de cuerpos. No es, por tanto, razonable la defensa de identidades, 
con independencia de que se basen en la razón, en la religión, en las 
tradiciones o en cualquier otro aspecto (Badiou y Milner, 2012, p. 195). 
Al entender de Badiou, el futuro no debe ser protagonizado por esos 
conjuntos limitados que son los Estados-nación, sino por comunidades 
humanas genéricas y compuestas por identidades multiformes.

En segundo lugar, Milner (2007b, pp. 20-21) alude a ese todo ilimitado 
o universal que Lacan denomina con la palabra notodo. Se trata en este 
caso de un conjunto que abarca la totalidad de los entes. La lógica 
escolástica nos proporciona otro ejemplo no divisivo, el término ser, 
que se predica de la universalidad de los entes. En su libro El judío de 
saber, Milner (2008, p. 77) realiza una genealogía de ese todo ilimitado 
al que denomina con la noción oscura y confusa de universal fácil. Este 
universal, que constituye la base del saber moderno, fue una invención 
cristiana y antijudía. En concreto, el inventor fue Pablo de Tarso. En 
un pasaje fundamental de Gálatas (3, 28) se puede leer lo siguiente: 
“No hay ya ni judío ni griego, no hay ya ni esclavo ni libre, no hay ya 
ni hombre ni mujer; pues todos vosotros sois uno en Jesucristo”. De 
estas tres negaciones se deriva una afirmación única: “todos vosotros 
sois uno”. La lógica del todos y el uno parte de la teología que dice que 



Antonio Rivera García

176

“todos los hombres han pecado en uno solo, Adán”, y que “todos los 
hombres se salvan en uno solo, Jesús”. El “plural no indica simplemente 
una multitud”, sino “la exhaustividad que abraza a todos los hombres 
pasados, presentes y por venir, sin omitir a ninguno”. Pablo piensa 
–concluye Milner (2008, pp. 35-37)– en un conjunto ilimitado, que se 
sale de la política, pues “el todo político es un todo limitado”.

Milner (2008, pp. 78-80) comenta más adelante que el paso del todos 
al uno, de la multiplicidad a lo universal, se produce gracias a la 
identificación de lo universal con lo cualquiera, esto es, a la supresión 
de los nombres, de las diferencias o de la multiplicidad. El paso de 
los conjuntos limitados al universal fácil depende entonces de una 
determinada cristología. Más que Pablo de Tarso, quien era en todo 
momento consciente de que aspiraba a un universal imposible, es 
la lectura que la Iglesia hace de Pablo la que sanciona el universal 
fácil, ahora entendido como el conjunto de todos los seres humanos 
reunidos en una Iglesia universal. Para que este universalismo tenga 
lugar es necesaria la conversión general, lo cual significa la tachadura 
del nombre judío. Por eso, Milner (2008, p. 81) dice que el cristianismo 
tiene un carácter violento: está unido necesariamente a la conversión, 
a la eliminación de los distintos nombres que indican todos limitados, 
empezando por el de judío, para convertirlos en lo cualquiera, en lo 
indiferenciado. La conversión cristiana da lugar a que la principal 
ecuación moderna sea la identificación de lo cualquiera con lo 
universal. Desde este enfoque, el pensamiento moderno, sobre todo 
a partir de Kant y Hegel, seculariza el universal fácil y, por tanto, eleva 
el cristianismo al rango de racionalidad suprema. Aunque Milner 
(2008, p. 79) piensa que la importancia de Pablo se ha ocultado hasta 
el presente, lo cierto es que numerosos filósofos contemporáneos, 
como Taubes (2007), Badiou (1999) o Agamben (2006), y artistas como 
Pasolini (2017) han convertido al apóstol en figura central de sus obras.

Milner (2008, p. 151) afirma, no obstante, que en el siglo XX tiene lugar 
un retorno de los nombres, de lo no-cualquiera. Para ello era necesario 
antes atacar el universal fácil, es decir, la identificación de lo cualquiera 
con lo universal. Tres figuras destacan en esta recusación del ni…ni de 
Pablo de Tarso: Lenin proclama que solo hay esclavos y seres libres; 
Freud, que solo hay hombre y mujer; y otros pensadores, que solo hay 
griegos y judíos, lo cual puede “tomarse en varios sentidos, del más 
alto al más bajo”. Como era de esperar, Heidegger lo toma en el sentido 
más bajo, pues transforma la conjunción y en la disyunción excluyente 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 171 - 186



La política conservadora de Milner: Crisis y crítica de la sociedad moderna y del neoliberalismo

177

o. De ahí concluye que, “como el saber debe retornar a los griegos, los 
judíos deben ser apartados de él” (Milner, 2008, p. 92).

Tras la crisis del universal fácil solo caben dos alternativas para Milner 
(2008): “si lo universal permanece ligado a lo cualquiera, entonces 
es preciso prescindir de lo universal por engañoso; si se admite la 
prioridad de los «nombres» sobre lo cualquiera, entonces se abre la 
posibilidad de un «universal difícil»” (p. 82). Las exageraciones de 
Milner (2007b, p. 98) llegan hasta tal punto que afirma que durante 
la modernidad el nombre judío ha sido el único obstáculo contra 
lo ilimitado. De ahí que, siempre según Milner (2007b, p. 49), la 
Europa liberal y democrática se haya planteado después de 1789 el 
problema de la resolución definitiva del problema judío. Es más, se ha 
impuesto la convicción de que la Europa moderna resulta –política y 
materialmente– imposible mientras no se resuelva el problema judío. 
Entre las posibles soluciones, la más ominosa y abyecta ha sido, como 
es obvio, la puesta en práctica por Hitler. En su provocador libro Las 
inclinaciones criminales de la Europa democrática, Milner (2007b, pp. 63-
68) no duda en afirmar que el dictador alemán ha acabado triunfando 
en el viejo continente y que, en cierto modo, puede ser considerado el 
padre de la Europa unida que ha empezado a forjarse después de la 
Segunda Guerra Mundial. 

Lo más sorprendente y discutible de este pensador se halla en su 
insistencia en considerar que el nombre judío, o lo que él representa, 
es la única salida posible para evitar la tendencia totalitaria de la 
modernidad. Para Milner (2008, p. 159), tanto el universalista de la era 
de las revoluciones como el neoliberal de nuestro tiempo solo tienen 
miedo del nombre judío, de un nombre que rechaza tres cosas: lo 
cualquiera, la estadística –la ley de los grandes números– y la conversión 
universal que acaba con toda diferencia. Además, Milner (2007b, p. 
118) afirma que el nombre judío es el único que, a su juicio, garantiza la 
cuatriplicidad –la diferencia entre masculino-femenino y padres-hijos– 
encarnada por la figura de Edipo en el psicoanálisis freudiano, y que, a 
su juicio, define al ser humano como se ha conocido hasta ahora. Milner 
identifica lo moderno y posmoderno, que se traduce en el triunfo del 
universal fácil y de la religión de la humanidad, con el poder de anular 
dicha cuatriplicidad. Desde este enfoque, lo moderno adquiere los rasgos 
que durante un tiempo identificaron al totalitarismo, ya que ahora todo 
es posible debido a la omnipotencia de la técnica, de la estadística y del 
flujo mediático.



Antonio Rivera García

178

En continuidad con una discriminatoria y censurable línea 
tradicionalista, hostil al pensamiento queer, Milner (2007b) afirma que 
en el último siglo y medio el poder y el saber se han dirigido contra la 
cuatriplicidad: “aliada a la técnica, la ciencia del viviente es capaz ahora 
de modificar el reparto masculino/femenino, de disociar nacimiento 
de un hijo y encuentro de los sexos, de disociar hijo y parentalidad” 
(p. 120). El pensador francés agrega que, con la ayuda de la técnica, 
ya resulta posible hacer realidad el sueño de Platón de la comunidad 
de mujeres, el mito de Aristófanes acerca del apartamiento de la esposa 
y de los hijos en el último momento y el hijo absoluto de Rousseau. 
Aunque en sus análisis de la Revolución francesa pretende alejarse de 
la tradición contrarrevolucionaria, Milner (2007b) parece insertarse 
plenamente dentro de ella cuando critica en los siguientes términos al 
individuo moderno por ser un sujeto abstracto, vacío: “no es hombre 
ni mujer, no tiene padre ni madre ni hijo. Su única esposa es una forma, 
cuya ley, entre todo «notodo», él ignora. Ha puesto la cuatriplicidad fuera 
de sí mismo” (p. 123). Resulta inevitable ver aquí una clara proximidad 
con las críticas conservadoras dirigidas contra los excesos del poder y 
la ciencia moderna, que, a imitación de la divinidad, pretenden cambiar 
toda la naturaleza humana. Desde este punto de vista, el nombre judío 
es el nombre que representa la tradición y los principios naturales, los 
únicos capaces de impedir que la creencia revolucionaria dé a luz un 
ser humano nuevo y ajeno a la cuatriplicidad.

3. La identificación de lo ilimitado con la democracia

Prosiguiendo la línea tradicionalista de ver en la sociedad el principal 
enemigo de la política, Milner (2007b) denuncia que la sociedad –un 
concepto inventado por los modernos– pertenece al régimen de lo 
ilimitado porque “tiene vocación de abarcar la tierra entera y de abrazar 
la totalidad de los entes” (p. 25). Cualquier cosa posee el estatuto de ente 
social porque “pertenecer al Ser y pertenecer a la Sociedad son una sola 
y misma cosa” (p. 27). De este modo, la globalización contemporánea 
no es más que una consecuencia necesaria del desarrollo de la sociedad. 
Milner examina la comunidad social como un todo ilimitado en su doble 
dimensión política y económica. La dimensión política es llevada a su 
máxima expresión por las revoluciones cuando imponen un régimen 
basado en el terror, que, con el objetivo de lograr el desarrollo de 
la sociedad, consiente que cualquiera de sus elementos pueda ser 
sacrificado. En cuanto a la dimensión económica de la sociedad, su más 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 171 - 186



La política conservadora de Milner: Crisis y crítica de la sociedad moderna y del neoliberalismo

179

perfecta expresión se halla en el mercado neoliberal que se abordará 
más adelante.

El defensor de la política de los seres hablantes distingue así entre el 
todo de la sociedad, que es ilimitado, y el genuinamente político, que, 
por el contrario, sí está limitado. Este límite puede tener una doble 
procedencia: o bien puede proceder de la más banal empiricidad, como 
que una constitución solo valga para un territorio y pueblo concretos; 
o bien puede proceder del contenido sustancial del propio concepto 
político, como sucede con el derecho natural que limita el arbitrio del 
gobernante y con las declaraciones de derechos constitucionales que 
fijan los límites legales que nadie puede traspasar (Milner, 2011, p. 38).

La política moderna se caracteriza, precisamente, por la colisión entre 
lo limitado y lo ilimitado. Aunque la modernidad sigue hablando el 
lenguaje de lo limitado, el objeto que debe tratar, la sociedad, pertenece 
ya al campo de lo ilimitado. La modalidad política de lo ilimitado 
se expresa a través del concepto de revolución, que es un concepto 
moderno, como pone de relieve el hecho de que no se pueda traducir 
literalmente al latín y de que sea necesaria una perífrasis como res novae. 
Según Milner (2011, p. 43), los revolucionarios franceses del siglo de 
las Luces no supieron captar la auténtica novedad de la revolución: la 
irrupción de lo ilimitado, del notodo, es decir, el hecho de que la política 
fuera capaz de hablar y dar respuesta a todo cuanto sucediera. Para 
responder a las demandas excesivas de lo ilimitado, la Revolución 
francesa incurrió en la contradicción de acudir al terror y, por tanto, 
dejó de cumplir la principal función de garantizar la supervivencia y 
de poner término al sufrimiento de los individuos. El filósofo judío 
piensa que esta revolución constituye el tipo ideal porque transmitió el 
sello del hors-politique a todas las demás revoluciones.

Milner (2016, pp. 251-253) reconoce, no obstante, la complejidad de la 
Revolución francesa. Si, por un lado, conduce a lo ilimitado y al terror, 
esto es, a la matanza o al desinterés por la supervivencia de los cuerpos; 
por otro, hace posible un nuevo hablar político, el propio de la mimética 
o discusión política, y sitúa en el centro de atención los derechos del 
hombre y de la mujer. A diferencia de otras revoluciones, que comienzan 
y acaban con la cuestión del poder, la Revolución francesa comienza 
con la afirmación de los derechos, y solo en un segundo tiempo aparece 
la del poder. La reversibilidad entre derecho y poder, que supone en 
definitiva sancionar el poder limitado de hacer todo lo que no daña 



Antonio Rivera García

180

los derechos del otro, es una de las grandes conquistas de 1789. Según 
Milner (2022, pp. 75-86), esta conquista está siendo cuestionada por 
las democracias contemporáneas. El filósofo francés piensa que hoy el 
pueblo soberano es sustituido por un colectivo o una multiplicidad de 
individuos que afirma tener poder ilimitado, sin atender a los derechos 
del otro.

La mimética política que se impone tras la Revolución francesa 
establece que cualquier ser hablante puede participar en la esfera 
pública a través de la semejanza (semblant). La crítica que Milner realiza 
de la mimética pone de relieve un hecho indiscutible: la ausencia real 
del pueblo moderno en la toma de decisiones. La mayor impostura 
de la modernidad, a juicio de Milner (2011, pp. 75-76), radica en que 
quien habla de política y no-decide, el gobernado, finge que está en 
posición de decidir; y, en cambio, quien habla de política y decide 
simula que obedece a una autoridad más alta, ya sea la voluntad del 
pueblo, el interés general, el honor nacional, el deber de precaución o 
los principios económicos, es decir, simula que ocupa la posición del 
dominado. Milner manifiesta que es preciso salir de este simulacro, 
propio de la infancia de la política. Para lograrlo, propone hablar desde 
la posición real del débil, sin fingir que uno se encuentra en el bando 
de los fuertes. Lo decisivo entonces serán las tácticas o estrategias –
el bricolaje político– empleadas para que el débil logre protegerse del 
fuerte. Esta política en defensa del débil, la que se encuentra detrás 
de una democracia formal poco sensible a la igualdad, implica tanto 
la defensa de las instituciones como la de una política minimalista sin 
aspiraciones elevadas.

Rancière (2005, pp. 17-21) ha escrito que este pensamiento político 
de Milner constituye un buen ejemplo del contemporáneo odio a la 
democracia y de la abusiva identificación de la democracia material, la 
que afirma la igualdad de cualquiera (n’importe qui), con el totalitarismo. 
En el origen de esta tendencia, Rancière sitúa aquella crítica contra la 
Revolución francesa de finales del siglo pasado cuyo primer gran hito 
fue el libro de Furet de 1978, Penser la Révolution française, una obra que 
declara que el gran pecado revolucionario no es su colectivismo sino 
su individualismo consagrado en la Declaración de derechos de 1789. 
Ahora bien, la relectura que hace Milner de la Revolución francesa, y, 
en particular, la defensa de dicha declaración (el único texto moderno 
que, a su juicio, se toma en serio la política como actividad preocupada 
prioritariamente por la supervivencia de los individuos), demuestra 
que su caso no es equiparable con el de Furet.

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 171 - 186



La política conservadora de Milner: Crisis y crítica de la sociedad moderna y del neoliberalismo

181

El odio a la democracia de Milner sí tiene que ver, en cambio, con el 
rechazo de la tendencia –seguida por sociólogos posmodernos como 
Bell (1976) y Lypovetsky (1983)– a rehabilitar al individuo consumista 
y a armonizarlo con el régimen democrático. Y tiene que ver aún más 
con la posición que adoptó Milner en relación con el debate en torno a 
la escuela que mantuvo en los ochenta con el bando de los sociólogos, 
los Bourdieu y Passaron. El libro de Milner (1984), De l’école, no solo 
defendía la distribución de los saberes a todos por igual, sin tener en 
cuenta el origen social del alumnado, sino que además consagraba la 
relación jerárquica entre maestro y alumno que Rancière (2003) siempre 
ha combatido. Milner ha acabado equiparando al profesor republicano 
con el padre de familia, pues ambos garantizan la transmisión del 
saber. Rancière (2005, p. 38) vincula este pensamiento con la filosofía 
política de Lévy (2002) –expuesta en Le meurtre du pasteur– porque 
el gobierno contrario a la democracia del universal fácil coincide con 
el gobierno del pastor o del padre que cuida de los débiles y de los 
hijos. El autor de De l’école legitima la desigualdad cuando defiende 
la continuidad entre el principio social o natural (la diferencia padres-
hijos) y el gobierno político, mientras que Rancière (1996), en una línea 
que conecta con el republicanismo socialista del siglo XIX, es partidario 
de una democracia que impida que las diferencias naturales y sociales 
se reflejen en el orden político. Lo contrario implicaría sancionar la 
desigualdad.

4. Lo ilimitado en la economía: crítica de la neoliberal 
«política de las cosas»

Este último apartado se centra en la segunda modalidad de lo ilimitado, 
la que, según Milner, se inscribe en la esfera económica. En este caso, lo 
ilimitado encuentra su soporte en el mercado y en la forma-mercancía. 
Pasamos del todo es política, que impone el pensamiento revolucionario 
moderno, al todo es economía, que el neoliberalismo lleva hasta sus 
últimas consecuencias. Esta segunda modalidad de lo ilimitado tiene 
que ver con la política de las cosas, con la transformación de lo social 
en algo mensurable, cuantificable, catalogable, evaluable. Todo ello 
coincide con la principal forma que hoy ha adquirido el universal fácil: 
la estadística (Milner, 2008, p. 154). La maquinaria estadística no es 
más que un conjunto de técnicas de evaluación que reduce a los seres 
hablantes a cosas, o en otras palabras, que convierte los nombres, los 
no-cualquiera, en los cualquiera.



Antonio Rivera García

182

En su breve texto La politique des choses, Milner (2007a) critica duramente 
la evaluación, algo que, “históricamente, viene del mundo anglosajón 
y de la economía de mercado” (p. 22). La evaluación se caracteriza 
por “no conocer nada de lo que evalúa y por poner en marcha, de 
manera ciega, procedimientos de evaluación fijados de antemano 
y supuestamente válidos para todo” (p. 13). Esta técnica de control, 
que cosifica, cuantifica y rutiniza todo, tiene como objetivo final la 
domesticación generalizada. Se trata, por tanto, de un control de la 
población que siempre está al servicio de la razón del más fuerte, 
la cual, en nuestros días marcados por la hegemonía neoliberal, se 
confunde cada vez más con la racionalidad económica (Lazzarato, 
2013, pp. 149-150).

La evaluación pretende conectarlo todo y por ello penetra en todas partes. 
Es propia de un mundo paranoico. La ubicuidad y la universalización 
resultan inherentes a este ilimitado control. Persigue un solo propósito: 
“que una misma y única lógica se ponga en funcionamiento, del más 
grande al más pequeño, de lo más público a lo más secreto y que se 
cumpla, directa o indirectamente, como una obediencia” (Milner, 2007a, 
p. 17). En términos foucaultianos, podríamos decir que la evaluación 
es un modo de control que normaliza, que establece la normalidad del 
grupo. Este control es tanto externo o sobre las instituciones, como 
interno o sobre las creencias de los individuos. Sin duda, las garantías 
jurídicas e institucionales son deseables, pero insuficientes frente 
al control de la evaluación que penetra incluso en el fuero interno. 
Teniendo en cuenta que lo importante de la política se encuentra en 
los procedimientos formales para que el débil se proteja del poder 
del fuerte, Milner (2007a) afirma que la mejor protección consiste en 
hacer uso del derecho al secreto, mientras que toda evaluación aspira 
a que “ese derecho sea abolido y muy especialmente en el individuo” 
(pp.15-16). Es preciso recordar que el mismo Freud era consciente del 
peligro de la visibilidad absoluta, y que por ello dentro de su círculo 
se hablaba del derecho a la propia oscuridad (Blumenberg, 2011, p. 591). 
Los totalitarismos, por el contrario, pretenden la iluminación absoluta, 
como expone la novela de Orwell (1979), 1984, la distopía que mejor ha 
reflejado que el control totalitario de las vidas pasa por hacerlo todo 
visible o transparente.

La evaluación anuncia el triunfo de la política de las cosas. Si se 
cumple esta previsión, las cosas, que hoy tienden a identificarse con 
lo dictado por el mercado y los principios económicos, podrán decidir 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 171 - 186



La política conservadora de Milner: Crisis y crítica de la sociedad moderna y del neoliberalismo

183

en lugar de los hombres. Cuando gobiernan las cosas y la racionalidad 
económica inherente a estas, se impone el pensamiento de que no hay 
otra alternativa, y de que gobernar consiste precisamente en aceptar 
lo inevitable (Milner, 2007a, pp. 19-21). Los políticos se convierten así 
en sujetos muy modestos que se limitan a ser buenos pedagogos y a 
comunicar o explicar que las decisiones adoptadas son las exigidas por 
las mismas cosas. Milner (2007a, pp. 26-29) afirma que la democracia 
contemporánea está dominada por este gobierno inhumano. No solo 
critica a este respecto la democracia al estilo anglosajón, claramente 
subordinada a la economía de mercado, sino también el gobierno de 
la “Europa de los eurócratas”, de la Europa donde el evaluador ya no 
es un simple instrumento al servicio del poder, sino “el poder mismo”.

En relación con la Europa democrática, es preciso advertir que el Milner 
más conservador rechaza la democracia basada en la igualdad material 
porque piensa que se halla al servicio del control y la evaluación 
contemporáneas. En su opinión, los seres hablantes, los sujetos de la 
política, no son iguales sino inconmensurables e insustituibles. Es más, 
convierte tal inconmensurabilidad en una característica esencial de las 
libertades. Milner (2007a) agrega que “las libertades y las igualdades 
formales son las únicas que tocan lo real” (p. 24); es decir, solo ellas 
reflejan la diferencia entre los sujetos, mientras que la igualdad 
sustancial, material, “sumerge a los seres hablantes en el espacio de lo 
conmensurable y de lo sustituible” (p. 24).

La política de las cosas rechazada por el filósofo judío depende del 
peritaje que realizan los expertos a partir de cuestionarios, estadísticas, 
reglamentos inextricables o léxicos artificiales. El peritaje del 
experto “dice lo que es administrativamente deseable o no, lo que es 
socialmente conforme o no, lo que es políticamente oportuno o no lo 
es. Llega incluso a decidir lo que es o no científico” (Milner, 2007a, p. 
33). El filósofo francés añade que no existe ciencia de la evaluación. 
A su juicio, estas pequeñas prácticas burocráticas no tienen nada de 
científicas, ya que la ciencia “no está hecha para confirmar y continuar 
sino para invalidar y romper” (p. 33). Por otra parte, resulta inevitable 
la deriva absolutista del poder porque la evaluación no es evaluable. Se 
entiende así que Milner proponga una nueva noción del ser supremo: 
“aquel que evalúa a todos los demás y no sabría ser evaluado” (p. 33). 
El peritaje funciona en la modalidad del anteayer, ya que solo poseemos 
certezas con respecto al pasado. Está claro que la evaluación solo tiene 
éxito si el sujeto se convierte en cosa, en algo inalterable, ahistórico, 



Antonio Rivera García

184

que no está pensado para sujetos que cambian o para una concepción 
realmente histórica y contingente del ser humano.

Frente a la hegemonía neoliberal de la evaluación, la política futura 
solo tiene, según Milner (2007a, p. 43), dos alternativas: o bien el 
control-obediencia propio de la política de las cosas, o bien la libertad 
propia de la política de los seres hablantes. Basándose en un escrito 
de Lacan (1984), Introducción teórica a las funciones del psicoanálisis en 
criminología, el filósofo explica esa alternativa a partir de dos modelos 
de ciencias humanas: la criminología y el psicoanálisis. Con respecto 
a la primera alternativa, la política de las cosas sigue el modelo de 
la criminología o del experto en el vínculo social cuando aborda las 
más graves patologías sociales como si fueran delitos. Se pretende 
resolver todos los problemas con la ayuda de técnicas inventadas para 
rastrear delincuentes. Por esta vía, la del crimen, se llega al control, a la 
domesticación, que parte de un saber que distribuye, clasifica y evalúa. 
Milner (2007a) se sirve de categorías foucaultianas cuando dice que “la 
evaluación es un saber-poder”, o una “domesticación mutua del saber 
por el poder y del poder por el saber” (p. 48). La libertad e igualdad 
adquieren de este modo una forma irrisoria, ya que no impiden el 
sojuzgamiento de todos los individuos.

La otra alternativa consiste –siempre según Milner (2007a)– en 
desarrollar la política de los seres hablantes, la cual sigue el modelo del 
psicoanálisis y se interesa por el sufrimiento y malestar del individuo. 
El sufrimiento de los seres hablantes no puede ser medido, cuantificado. 
Es además falso que las cosas hablen: la política de los seres hablantes 
“sabe que las cosas son mudas y conoce la vanidad de los expertos que 
pretenden hablar en su lugar” (p. 48). La única salida consiste en que 
los políticos dejen de ser meros intérpretes del orden de las cosas y se 
atrevan a decidir ellos mismos de manera autónoma.

Milner (2011, pp. 46-47) advierte también que los partidarios de la 
segunda modalidad de entender la sociedad, y que en resumidas 
cuentas son neoliberales, no rechazan el nombre de revolución, sino 
el prestigio adquirido por la Revolución francesa. Por eso piensan que 
la Revolución norteamericana, la única vinculada al impulso de la 
vertiente económica de lo social, no ha desembocado en el terror, en el 
hors-politique. Todo ello se hace al precio de ocultar, como hace Hannah 
Arendt (1988), que lo ilimitado ha pasado a la forma-mercancía, al 
ámbito económico, y que, por tanto, la política democrática surgida de 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 171 - 186



La política conservadora de Milner: Crisis y crítica de la sociedad moderna y del neoliberalismo

185

la revolución estadounidense no sirve para hacer frente a las patologías 
derivadas de la todopoderosa economía liberal.

Conclusiones

Milner es un conservador que se sitúa lejos de la política de las cosas 
que proponen el neoliberalismo y la contemporánea sociedad de 
control. En cierto modo considera que el neoliberalismo –aunque no 
emplee nunca este término– es un nuevo totalitarismo debido a su 
carácter ilimitado, esto es, a que impone los principios económicos o 
cuantitativos en todas las esferas humanas (Brown, 2016, p. 39). Aquí 
confluye el pensamiento conservador y antimoderno de Milner con la 
izquierda foucaultiana y lacaniana. El pensamiento político de este autor 
se presenta también como una defensa republicana de las instituciones, 
asentadas a su vez sobre el principio de los derechos humanos. Tales 
instituciones son la vía más segura para defender a los débiles frente al 
poder y la razón de los fuertes. Su defensa de los refugiados pone de 
relieve que estamos ante un conservadurismo más inteligente que el de 
la ultraderecha contemporánea, a la que ha criticado en innumerables 
ocasiones (Milner, 2017). La dimensión conservadora de su crítica 
contra la ilimitación del capitalismo neoliberal se refleja, finalmente, en 
la reivindicación de aquellos todos limitados que son las comunidades 
religiosas, las sociedades tradicionales y los Estados-nación.

Referencias

Agamben, G. (2006). El tiempo que resta. Comentario a la carta a los romanos. 
Trotta.

Arendt, H. (1988). Sobre la revolución. Alianza.

Badiou, A. (1999). San Pablo. La fundación del universalismo. Anthropos.

Badiou, A. (2004). La ética. Ensayo sobre la conciencia del mal. Herder.

Badiou, A., Milner, J.-C. (2012). Controverse. Dialogue sur la politique et la 
philosophie de notre temps. Seuil.

Bell, D. (1976). The Cultural Contradictions of Capitalism. Basic Books.

Blumenberg, H. (2011). Descripción del ser humano. FCE.

Brown, W. (2016). El pueblo sin atributos. La secreta revolución del neoliberalismo. 
Malpaso.



Antonio Rivera García

186

Cómo citar:
Rivera García, A. (2025). La política conservadora de Milner: Crisis y crítica de la sociedad 
moderna y del neoliberalismo. Revista Discusiones Filosóficas. 26(46), 171-186. https://
doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.8

Furet, F. (1983). Penser la Révolution française. Gallimard.

Lacan J. (1984). Escritos 1. Siglo veintiuno.

Lazzarato, M. (2013). La fábrica del hombre endeudado. Ensayo sobre la condición 
neoliberal. Amorrortu.

Lévy, B. (2002). Le meurtre du Pasteur. Critique de la vision politique du monde. 
Grasset-Verdier.

Lipovetsky, G. (1983). L’Ère du vide: essais sur l’individualisme contemporain. 
Gallimard.

Milner, J.-C. (1984). De l’école. Seuil.

Milner, J.-C. (1995). L’Œuvre claire. Lacan, la science, la philosophie. Seuil.

Milner, J.-C. (2007a): La política de las cosas. Miguel Gómez ediciones.

Milner, J.-C. (2007b): Las inclinaciones criminales de la Europa democrática. 
Manantial.

Milner, J.-C. (2008): El judío de saber. Manantial.

Milner, J.-C. (2010): La arrogancia del presente. Miradas sobre una década: 1965-
1975. Manantial.

Milner, J.-C. (2011): Pour une politique des êtres parlants. Court traité politique 
2. Verdier.

Milner, J.-C. (2014): L’universel en éclats. Court traité politique 3. Verdier.

Milner, J.-C. (2016): Relire la Révolution. Verdier.

Milner, J.-C. (2017): Considérations sur la France. Conversation avec Philippe 
Petit. Cerf.

Milner, J.-C. (2022): La destitution du peuple. Verdier.

Orwell, G. (1989). 1984. Destino.

Pasolini, P.P. (2017). San Paolo. Garzanti.

Rancière, J. (1996).  El desacuerdo. Política y filosofía. Ediciones Nueva Visión.

Rancière, J. (2003). El maestro ignorante. Ediciones Nueva Visión.

Rancière, J. (2005). La haine de la démocratie. La fabrique.

Schmitt, C. (2009). Teología Política. Trotta.

Taubes, J. (2007). La teología política de Pablo. Trotta.

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 171 - 186

https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.8
https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.8

