
* Este trabajo es un producto vinculado al Proyecto de Investigación Estudios críticos sobre arte, cultura y filosofía 
política, perteneciente a la Facultad de Arte, Diseño y Comunicación Audiovisual de la Escuela Superior Politécnica 
del Litoral (ESPOL), Guayaquil, República del Ecuador. El Proyecto está dirigido por Jorge Polo Blanco.
**  https://orcid.org/0000-0001-9415-5406  Google Scholar

Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania 
se balanceó en el abismo de lo irracional*

Intuiting, feeling and fantasising: When Germany 
swung into the abyss of the irrational

Jorge Polo Blanco**
Escuela Superior Politécnica del Litoral, Ecuador 

polo@espol.edu.ec

Recibido el 16 de abril de 2025, aceptado el 12 de junio de 2025

Resumen

El presente trabajo ofrece un análisis 
crítico de ciertos pasajes del pensamiento 
alemán asociados al irracionalismo. Se 
busca trazar la genealogía de esta reacción 
antirracionalista, surgida en las últimas 
décadas del siglo XVIII y en los primeros 
años del siglo XIX. Aunque filosofías 
de carácter irracionalista también 
aparecieron en otras naciones europeas, 
fue en Alemania donde alcanzaron la 
mayor fuerza e intensidad.

Palabras clave

Filosofía alemana, esteticismo, irraciona-
lismo, romanticismo, sentimentalismo 

Abstract

This paper offers a critical analysis of 
certain passages of German thought 
associated with irrationalism. It seeks 
to trace the genealogy of this anti-
rationalist reaction, which emerged in the 
last decades of the 18th century and the 
early 19th century. Although irrationalist 
philosophies also appeared in other 
European nations, it was in Germany 
where they achieved greater strength and 
intensity.

Key words

German philosophy, Aestheticism, irra-
tionalism, romanticism, sentimentalism

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero - junio 2025. pp. 123 - 144
ISSN 0124-6127 (Impreso), ISSN 2462-9596 (En línea) 

DOI: 10.17151/difil.2025.26.46.6

https://orcid.org/0000-0001-9415-5406
https://scholar.google.com/citations?user=x7fE9sAAAAAJ&hl=es 
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.41.6


Jorge Polo Blanco

124

I. Alemania, epicentro del irracionalismo europeo

Fue una rebelión contra la razón. Ese será el asunto que se abordará en 
las siguientes páginas. No se ocultará que algunas de las tesis plasmadas 
por Georg Lukács en Die Zerstörung der Vernunft resultan adecuadas, 
en términos generales, para abordar el problema objeto de este estudio. 
La materia estudiada en el presente trabajo también coincide, en buena 
medida, con la de Lukács (1954). El pensador marxista admitía que 
el irracionalismo fue un fenómeno de alcance internacional. Pero es 
cierto que la filosofía alemana jugó un “papel dirigente” (Lukács, 
1954, p. 14) en todo este asunto. Alemania representó el terreno más 
propicio para el surgimiento del moderno irracionalismo, el suelo 
mejor abonado para el pletórico desarrollo de todas sus formas y 
variantes (Lukács, 1954, p. 28). Y otro tanto sucede, puede añadirse, 
con respecto al romanticismo. Este movimiento tuvo expresiones muy 
notables en muchos otros países, sin duda; pero también se entiende 
que el movimiento romántico alemán fue el que desempeñó un papel 
“dirigente”.

Y, precisamente, nuestro análisis se centrará en el movimiento 
romántico, al cual Lukács no le prestó demasiada atención. Señalaba 
al comienzo de su obra que sólo haría referencia al “irracionalismo 
romántico de comienzos del siglo XIX” (1954, p. 10). Se fijó únicamente 
en Friedrich Schelling, como representante filosófico del idealismo más 
inequívocamente romántico. A pesar de lo cual, puede considerarse 
que los elementos identificativos o definitorios que Lukács adscribe 
al irracionalismo son perfectamente aplicables al romanticismo. El 
menosprecio del entendimiento y el vilipendio de la racionalidad. Pero 
también la glorificación de lo sentimental. Conviene recordar que las 
filosofías vitalistas formaron parte de esa gran corriente irracionalista 
(Polo Blanco, 2021). Y de igual modo la intempestiva obra de Friedrich 
Nietzsche, aunque esto último no podrá analizarse por cuestiones de 
espacio. De cualquier modo, conviene adentrarse en las brumas del 
Norte.

II. La rebelión antirracionalista

Es necesario acudir a las fuentes primigenias. Johann Georg Hamann 
(1730-1788), conocido como “Mago del Norte”, fue una figura 
compleja, enigmática y de difícil interpretación. Pero su relevancia 
no debe ponerse en duda (O'Flaherty, 1979). En su obra El Mago del 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

125

Norte,  Berlin (2008) determina con toda precisión la importancia 
de aquel extraño personaje, cuando lo define como el enemigo más 
apasionado e implacable de la Ilustración. De este modo, se consolida 
su importancia en la historia del pensamiento europeo. “Hamann es el 
pionero del antirracionalismo en todas las esferas” (Berlín, 2008, p. 53). 
Herder y Jacobi fueron sus discípulos (Villacañas, 1988). Goethe dijo 
que Georg Hamann era la cabeza más brillante de su tiempo. Y sostuvo 
relaciones cordiales con Kant –también era oriundo de Königsberg–, a 
pesar de todo lo que les separaba desde el punto de vista filosófico. Se 
le ha considerado el principal alentador o inspirador del turbulento 
movimiento Sturm und Drang (Rühle, 1997).   

En sus primeros años de formación se movió en coordenadas ilustradas 
y cosmopolitas, pero estando de viaje en Londres sufrió una profunda 
crisis existencial que transformó radicalmente el rumbo de sus 
pensamientos. Leyó la Biblia con frenesí, una y otra vez. Se convirtió en 
un acérrimo enemigo de los librepensadores que deambulaban por el 
afrancesado Berlín de su época, desembocando en un severo pietismo 
antiintelectualista y en una religiosidad emocional e introspectiva. 
Hamann fue un declarado adversario de las abstracciones propias de 
un pensar sistemático. Sentía una indeclinable aversión por el saber 
construido more geometrico. Exhibiendo una vasta erudición filológica, 
se convirtió en defensor de todo aquello que el Siglo de las Luces 
buscaba condenar. Desde coordenadas muy próximas al fideísmo, 
lanzó furiosas embestidas contra la fe en la razón. Se mofaba de la 
necedad de todos aquellos que habían exhibido una pueril creencia 
en el poder ilimitado de la inteligencia. Se regodeaba en la impotencia 
de la razón. Incluso quiso ofrecer una imagen diferente de Sócrates, 
presentándolo no como el campeón del racionalismo más áspero, sino 
como una figura de talante estético-mistérico (Rebelles del Valle, 2021; 
Hamann, 2017). 
 
Por todo ello, se referirá cáusticamente a la arrogancia de la ciencia 
moderna, que pretendió entenderlo todo y ordenarlo todo. A Hamann 
le provocaba hilaridad y desazón comprobar cómo algunos quisieron 
fabricar una suerte de luz intelectiva comprehensiva.  

Odiaba a su siglo con una aversión casi patológica y atacó 
lo que era en él más característico con una agudeza y un 
vigor sin igual. Fue el primer escritor de la época moderna 
en criticar públicamente a la Ilustración y a todas sus obras, 



Jorge Polo Blanco

126

no simplemente a este error o a aquel extravío de la nueva 
cultura (Berlin, 2008, p. 77). 

Se trataba de una enmienda a la totalidad, sin concesión alguna. Es 
cierto que en Rousseau (1995) pueden detectarse algunas críticas de 
sabor prerromántico, cuando denunciaba los vicios y las iniquidades 
de una civilización gobernada por las ciencias. Pero su posición fue 
ambivalente, toda vez que el filósofo ginebrino mostró mayores 
simpatías con respecto a otras dimensiones de la cultura racionalista de 
aquel siglo. También Diderot exhibió cierta desazón ante la progresiva 
racionalización del mundo, por cuanto dicho proceso generaba de 
manera concomitante un desfallecimiento de las energías poéticas de la 
humanidad. Sí, para el editor de la Encyclopédie el ocaso del arte era un 
destino inevitable en una civilización orientada por las ciencias y por la 
filosofía racional. Había en ese diagnóstico un lamento. Si bien es cierto 
que, en otras ocasiones, el filósofo francés encareció las excelencias del 
progreso (Olszevicki, 2020). En Rousseau y en Diderot se advierten 
posiciones contradictorias, mientras que  en Hamann no se perciben 
tales ambigüedades, pues su rechazo a la razón fue manifiestamente 
hiperbólico.

La naturaleza no está escrita en caracteres matemáticos. Dios es un 
poeta, más que un geómetra. Las verdades de la razón son poco más 
que endebles ficciones, un artificio gaseoso. La razón humana no puede 
acoplarse ergonómicamente a lo real, pues lo real es algo insondable 
e inaprehensible, un misterio inabarcable para tan débil linterna. El 
racionalismo pretendía integrar toda la variedad inabarcable del 
cosmos es un sistema lógico y cerrado, en el que todos y cada uno de 
los fenómenos quedaran perfectamente explicados en función de leyes 
ineluctables. Exhibiendo una desabrida antipatía por la claridad y la 
distinción, Hamann preferirá lanzarse a una apología de lo irregular, 
de lo inarticulado, de lo imprevisible, de lo inexacto y de lo heteróclito. 
Porque la ciencia hace del universo un lugar homogéneo, mecánico, 
predecible y árido. En sus gélidas manos, la naturaleza se convierte en 
materia muerta. El análisis racional disecciona lo vivo, lo congela en 
arbitrarias secciones. Hamann contraponía lo concreto-intuitivo-vivo 
a lo abstracto-conceptual-inerte (Hernández Pérez, 2018). 

Pero semejante crítica a la preponderancia del método científico estaba 
muy vinculada a su fogosa y emotiva religiosidad. La ciencia, a la 
que tildaba de falso saber, estaba poniendo en peligro la piedad. El 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

127

universo es un milagro, que la razón no puede aprehender con sus solas 
fuerzas; casi nada pueden sus pueriles abstracciones, clasificaciones y 
sistematizaciones. Hamann otorgaba al saber revelado una primacía 
indiscutible. La religión debía cumplir un rol omniabarcante. En ese 
sentido, se encontraba en las antípodas del materialismo ateo. Pero su 
posición también se hallaba muy lejos del tibio deísmo. Dios no es una 
idea lógica. Hay que sentir la palabra de Dios, más que entenderla. 
La razón es una víbora venenosa y pestilente (Berlin, 2008). Sea como 
fuere, lo cierto es que sin la revolución de Hamann no hubieran podido 
emerger, tal y como lo hicieron, los mundos estético-filosóficos de 
Herder, Schiller o Schlegel (Berlin, 2008). En aquellas retumbantes 
diatribas estaba preanunciado el programa romántico.  

III. Los primeros temblores románticos

La influencia del romanticismo alemán fue muy amplia; puede 
rastrearse, incluso, en la filosofía americana angloparlante (Garnica, 
2023). En este trabajo, sin embargo, se aborda desde otro enfoque; se sigue 
otro rastro. Friedrich Schiller (1759-1805) fue otro de los precursores 
más relevantes de aquel nuevo talante. Con cierta arrogancia, así lo 
advierte Safranski (2018), el filósofo alemán pretendió erigir una 
revolución espiritual que habría de ser más profunda que la francesa. 
Una revolución interior, nada más y nada menos. Y es que el poeta de 
Weimar pondría todas sus esperanzas en la capacidad liberadora del 
arte. Es lo artístico, con su fuerza genesíaca y su potencia demiúrgica, 
la dimensión más genuina del ser humano. Es a través de la belleza 
que caminamos hacia la libertad (Safranski, 2018). 

Pero no se trata únicamente de que la educación estética agudice la 
sensibilidad de los hombres; es algo más decisivo. Lo que nos define 
como seres humanos es precisamente esa dimensión estético-lúdica. 
“Porque, para decirlo de una vez por todas, el hombre sólo juega cuando 
es hombre en el pleno sentido de la palabra, y sólo es enteramente hombre 
cuando juega” (Schiller, 1990, p. 241). Debe notarse que las itálicas son 
del propio Schiller, que ponía el énfasis en ese aspecto. Desde tales 
premisas, aducirá que “el predominio de la facultad analítica desposee 
necesariamente a la fantasía de su fuerza y de su energía”, palabras 
que constituyen una prefiguración del antirracionalismo romántico. 
“Por ello, el pensador abstracto posee casi siempre un corazón frío” 
(Safranski, p. 153). Aquellas famosas Cartas sobre la educación estética del 
hombre (1795), que es de donde han sido extraídas todas las palabras 



Jorge Polo Blanco

128

citadas, fueron ampliaciones de una relación epistolar que había 
mantenido con el duque de Augustenburg. La obra fue muy elogiada 
por Goethe (Safranski, 2006). Schiller consideraba que somos criaturas 
culturales porque lo estético-lúdico forma parte de nuestro ser más 
profundo, y se nos abren espacios de libertad precisamente cuando 
somos capaces de despegarnos de lo puramente utilitario. En los seres 
humanos sí hay gestos puramente gratuitos, esto es, gestos que no 
están guiados por una grosera funcionalidad adaptativa. Únicamente 
cuando el hombre alcanza un estado estético o una existencia estética 
quedan sus facultades liberadas de la tiranía pragmática del resultado 
inmediato (Schiller, 1990). 

La utilidad se había convertido en un nuevo ídolo al que todos debían 
plegarse y someterse. Así se quejaba Schiller. Sólo el arte podría salvarnos 
de un utilitarismo tan mezquino y totalizante. Y es que vivíamos y 
moríamos en esas monotonías productivas despojadas de todo placer. 
Esa humanidad moderna (neuern Menschheit) estaba compuesta por 
criaturas interiormente escindidas, cuya existencia mecánica discurría 
en un “artificioso mecanismo de relojería” (Schiller, 1990, p. 147). 
Únicamente el juego de lo artístico podría compensar tan desolador 
panorama. Su devoción por lo bello tenía que ver con esto. Poetizar la 
vida, para poner un dique de contención a ese astillamiento del alma 
humana. El arte podría proporcionar, de alguna manera, aquel atisbo 
de plenitud que otrora ofreciera la religión. Debe mencionarse que esta 
idea del arte como una dimensión autónoma ya estaba desarrollada 
en Karl Philipp Moritz (1756-1793), un autor vinculado al Sturm und 
Drang que en alguna ocasión había sido huésped de Goethe. En una 
obra de 1788 que llevaba por título Über die bildende Nachahmung des 
Schönen había sostenido que la creatividad artística estaba dotada de 
una lógica propia. El arte hallaría su centro de gravedad en sí mismo. 
Para justificarse no necesitaría salir de su propia esfera. No tendría que 
responder a criterios extrínsecos (Safranski, 2006).  

Friedrich Schleiermacher (1768-1834) desempeñó en todo este asunto 
un papel destacado, pues con él lo religioso quedaba convertido en 
una suerte de intuición estética del mundo. La dimensión moral dejaba 
de ocupar un lugar preponderante en el ámbito experiencial del hecho 
religioso. Bien poca cosa sería la religión si su única razón de ser fuera 
la de reforzar o apuntalar el orden moral (Schleiermacher, 1990). El 
aspecto metafísico también quedaba desplazado. Y es que presentir lo 
Infinito es algo muy distinto a buscar las causas últimas que determinan 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

129

el orden del Universo, ya sea que tal búsqueda se lleve a cabo empírico-
naturalmente o racional-especulativamente. La religión no es eso. “Su 
esencia no es pensamiento ni acción, sino intuición y sentimiento. Ella 
quiere intuir el Universo, quiere espiarlo piadosamente en sus propias 
manifestaciones y acciones, quiere ser impresionada y plenificada, en 
pasividad infantil, por sus influjos inmediatos” (Schleiermacher, 1990, 
p. 35). Desde tales coordenadas, lo definitorio de la experiencia religiosa 
sería su capacidad de apertura a la belleza del mundo; o, dicho de otro 
modo, la receptividad intuitiva que permite una cierta aprehensión de 
los sublimes prodigios del universo infinito. Establecer una comunión 
emotiva con el todo; alcanzar una suerte de sentimiento oceánico.

La religión de Schleiermacher era sentimental y estetizada, situada en 
las antípodas de cualquier teología racionalista. No importan tanto 
los dogmas; estos son derivaciones posteriores. La apertura estético-
sentimental al infinito es lo determinante. No se hallará verdadera 
religión son las frías argumentaciones de los doctos. En esas escrituras 
muertas se encontrará únicamente fórmulas vacías, alojadas en un 
sistema árido y poco apasionado (Schleiermacher, 1990). El Dios lógico 
de los escolásticos es apenas un pálido y evanescente reflejo de la genuina 
vivencia religiosa. Construcciones intelectuales y racionalizaciones 
abstractas que nada tienen que ver con el estremecimiento sagrado que 
se agita en lo más íntimo. La religión aparece cuando se conmueve el 
ánimo a través de una intuición inefable. Sólo un necio podría pretender 
encerrar eso en un conjunto inerte y desapasionado de silogismos, 
deducciones y demostraciones (Schleiermacher, 1990). 

El chovinismo, por cierto, no le resultará ajeno a Schleiermacher. 
Les reprochará a los ingleses su empirismo miserable y destilará un 
profundo desprecio por los franceses, cuya visión apenas soporta quien 
venere la religión, toda vez que ellos la pisotean una y otra vez con sus 
palabras y acciones. El pastor protestante consideraba que únicamente 
en el suelo patrio se daba el clima idóneo para que floreciese y fructificase 
la verdadera religiosidad. “Aquí, por tanto, debe hallar la religión una 
especie de refugio ante la grosera barbarie y el frío sentido terrenal de 
la época” (Schleiermacher, 1990, p. 14). En ese sentido, Schleiermacher 
contribuyó al fortalecimiento del nacionalismo alemán.

Su propuesta fue bien acogida en los círculos románticos. Friedrich 
Schlegel (1772-1829) refrendaba tales tesis en uno de sus fragmentos 
de 1800: 



Jorge Polo Blanco

130

El entendimiento, dice el autor de los Discursos sobre la 
religión [se refiere a la mencionada obra de Schleiermacher], 
sólo conoce el universo; dejad que reine la fantasía y tendréis 
un dios. Es exactamente así: la fantasía es el órgano del 
hombre para la divinidad (Schlegel, 2009, p. 194). 

Poetizar la experiencia religiosa y sacralizar la experiencia estética, he 
ahí dos movimientos de una misma composición. “Sólo puede ser un 
artista quien posee una religión propia, una intuición original de lo 
infinito” (Schlegel, 2009, p. 195). Con todo ello se iba entreabriendo la 
peligrosa puerta del irracionalismo, cuya trayectoria sería tan extensa 
como funesta. Quizás el reverenciado Schiller no abrió dicha puerta 
de par en par. Pero sí forjó la llave que facultaba para abrirla. Esa será 
siempre su responsabilidad –o, mejor dicho, su corresponsabilidad, 
pues no anduvo solo en esa travesía–. Y es que muchos de los que 
habrían de tomar dicha llave para traspasar semejante umbral 
lo harían, algún tiempo después, con ademanes más agresivos y 
frenéticos. La racionalidad quedó seriamente dañada; o gravemente 
desprestigiada. La estetización de lo real había entrado en escena 
con paso firme. El romanticismo dejaba ver su faz. Es verdad que 
Schiller tuvo desavenencias y desencuentros con el propio Friedrich 
Schlegel. También tuvo problemas con Fichte (Safranski, 2006). Pero 
es indiscutible que el irracionalismo también se abrió paso a través del 
autor de Don Carlos.  

IV. La erupción romántica

Aquellos escritores no se llamaron a sí mismos románticos. Emplearon 
más bien la denominación nueva escuela, acuñada por Friedrich Schlegel 
cuando preparaba la reedición de Diálogo sobre la poesía, su reconocido 
y aclamado escrito de 1800. De hecho, este texto puede considerarse el 
documento que compendia de forma más acabada las características 
de la sensibilidad romántica, en abierta confrontación con el espíritu 
dieciochesco. Se trataba de una contundente línea de fuga con respecto 
al pensamiento racionalista y al gusto clasicista. Estos románticos 
empezaron a percibir con desazón la contradicción entre lo poético y 
lo real. Ese abismo que separa los dos mundos ocasionará en ellos una 
angustia creciente. ¡No debiera existir tal separación! Pero la tensión 
finalmente se resolverá con un estallido idealista, a saber, neutralizando 
las fronteras que separan literatura y vida. Los miembros de la nueva 
escuela pretendieron erigir un puente que uniera y comunicara los 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

131

dos territorios separados por aquel abismo. Quisieron poetizar lo real y 
realizar la poesía. 

Apareció, en tales contextos, lo que en la historia de la literatura habría 
de identificarse como el círculo de los románticos de Jena, aglutinados 
en torno a la revista Athenaeum, fundada en 1798 y editada por el 
propio Friedrich Schlegel junto a su hermano August Wilhelm. Es 
verdad que la noción filosófica de “sentimiento”, como fenómeno 
distinto e independiente, había emergido en la segunda mitad del 
siglo XVIII, de la mano del alemán Johannes Nikolaus Tetens (1736-
1807), un filósofo que influyó poderosamente en Kant. Y Alexander 
Gottlieb Baumgarten (1714-1762), en su obra Reflexiones filosóficas acerca 
de la poesía, publicada en 1735, introdujo por primera vez el término 
estética (Baumgarten, 1964). Pero lo cierto es que Friedrich Schlegel 
otorgará una dimensión portentosa e inaudita a dichas nociones, como 
se mostrará a continuación. Es oportuno recordar que, décadas antes 
que Nietzsche, en un trabajo titulado Sobre el estudio de la poesía griega, 
Schlegel (1996) estableció que la cultura de la Antigua Hélade no estaba 
vertebrada solamente por los principios de la serenidad luminosa y 
equilibrada, sino que latía en ella un fondo extático, cruel y salvaje. 
El filósofo dionisiaco no fue excesivamente original, al menos en ese 
aspecto. 

Ya en un fragmento de 1798 había esbozado las líneas maestras del 
movimiento. “Sin poesía no hay realidad. Igual que no hay realidad 
sin fantasía –por más que uno disponga de los sentidos–, tampoco 
hay mundo espiritual sin ánimo, por mucho intelecto que uno posea” 
(Schlegel, 2009, p. 151). Las funciones cognoscitivas eran despojadas 
de su vieja posición privilegiada. Postulando que la vida debía 
comprenderse como un gran juego –aquí se percibe la influencia de 
Schiller–, entendió Schlegel que el arte era el más sagrado de todos los 
juegos. Pero, de semejante premisa, extraía un corolario tremendo. 

Pues éste es el principio de toda poesía: anular el curso y las 
leyes de la razón pensante-razonante y volvernos a poner 
de nuevo en el bello desorden de la fantasía, en el caos 
originario de la naturaleza humana, para el que no conozco 
hasta ahora ningún símbolo más bello que el hormigueo 
multicolor de los antiguos dioses (Schlegel, 1994, p. 123). 



Jorge Polo Blanco

132

En este pasaje se sintetiza y se concentra el programa estético-filosófico 
del romanticismo. No obstante, conviene hacer una advertencia, 
y es que, aunque en ese momento aquel espíritu romántico podía 
mostrarse irónico y juguetón, las derivaciones de semejante programa 
irracionalista fueron bastante serias (Schenk, 1983).

En un pequeño trabajo que llevaba por título Sobre la incomprensibilidad 
(1800) trazaba Schlegel una apología atrevidísima de lo caótico y 
de lo incomunicable. “Creedme, os moriríais de angustia si, como 
exigís, el mundo en su totalidad se volviera de veras comprensible” 
(Schlegel, 2009, p. 233). Si los seres humanos lo entendieran todo –o 
la comunicación entre ellos fuera absolutamente clara y traslúcida– 
desaparecería el misterio del mundo. Existir es sentir, antes que pensar. 
Truenos anticartesianos. Apoteosis del emocionalismo. No todo debe 
ser inteligible. En ese sentido, los enemigos a batir son la mathesis 
universalis y el discurso del método. Es preferible que subsistan regiones 
indescifrables. ¿Por qué sería mejor disolverlo todo en la razón? La 
inteligibilidad exhaustiva es árida. El espíritu muere de aburrimiento, 
cuando el esquematismo abstracto de la inteligencia lo recubre todo 
con su frío manto. Fue un tópico muy romántico el rechazo del espíritu 
de geometría y la huida de la línea recta. Lo claro y distinto dejó de ser 
atrayente. 

Se prefería, por ejemplo, la intrincada y laberíntica ciudad medieval –con 
todos sus repliegues inextricables y oscuros– antes que la ordenadísima 
ciudad moderna. Los mitos volvieron a tornarse algo valioso y digno 
de rememorarse, desoyendo a los que habían considerado que aquellos 
relatos eran nada más que un residuo tóxico propio de sociedades 
atrasadas. En consonancia con todo ello, sentían afinidad por los 
particularismos recónditos, antes que por la abstracta igualación del 
cosmopolitismo revolucionario. Sólo había poesía y fascinación en los 
enclaves remotos e inaccesibles. El sentido de la belleza vibraba con 
mayor intensidad en geografías exóticas y atrasadas. En las modernas 
urbes imperaba una luminosidad atosigante, prosaica y anodina. A 
esto último se refería Schlegel cuando hablaba de “nuestra época no 
fantástica” (Schlegel, 1994, p. 132).

En los escritos de Ludwig Tieck (1773-1853), amigo de los hermanos 
Schlegel y de Novalis, aparecerá un sutil rechazo de esa modernidad 
que ha “descifrado” con su luz artificiosa todos los rincones del 
mundo misterioso de antaño. Sus cuentos muestran una realidad 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

133

recubierta por las brumas de lo fantástico. En ellos, las dimensiones 
de lo cotidiano-ordinario y de lo fantasioso-fabuloso se fusionan 
(Tieck, 2009). Otro tanto sucederá con los cuentos de Hoffmann (1776​
-1822), donde cobrará especial protagonismo lo tétrico, lo inexplicable 
y lo sobrenatural (Hoffmann, 2007). En algunas de estas narraciones 
fantásticas asomará una cierta tonalidad satírica, arremetiéndose contra 
el racionalismo filisteo y prosaico de la Ilustración. Podrían ponerse 
muchos ejemplos, extraídos del universo literario romántico. Sólo 
uno más, en este caso del romanticismo británico. El poeta John Keats 
(1795-1821), en cierto momento en su poema Lamia, se preguntaba con 
indisimulada amargura: 

“¿No se desvanece todo encanto al simple toque de la helada 
filosofía?”. Se refiere, obviamente, a la filosofía materialista 
del siglo XVIII; y a la ciencia moderna, que todo lo quiere 
explicar reductivamente. “Pues la filosofía no duda en 
cercenar las alas de los ángeles, en descifrar misterios con 
líneas y con reglas, en vaciar el aire de magia y a las minas 
de sus habituales gnomos” (Keats, 2013, p. 99). 

En estas palabras palpita el desaliento y el desasosiego; una queja muy 
amarga, por el desencanto racionalista del mundo. Añoranzas de una 
naturaleza no descifrada por los filósofos, ni herida o mancillada por 
los ingenieros. También Schiller, en su poema Los dioses de Grecia (1788), 
se había quejado amargamente por esa implacable desdivinización del 
cosmos perpetrada por la ciencia moderna. La serena majestuosidad 
de Helio –con todo su encanto poético– fue sustituida por una bola de 
fuego inanimada.  

Empezó a consolidarse un verdadero “culto a lo misterioso” 
(Safranski, 2018, p. 54). Lo inexplicable ya no constituía un escándalo, 
como de hecho sí lo era para los estrechos espíritus ilustrados. Más 
bien al contrario. Frente al apisonador Iluminismo, que pretendía 
racionalizarlo todo, los rincones tenebrosos de la vida se convertían 
en anhelados refugios. En los textos de Friedrich Schlegel de 1790 
aparece el concepto “revolución estética” (Safranski, 2018, p. 55). ¿En 
qué terminaría todo esto? Los exaltados de Jena deseaban quebrar las 
fronteras entre literatura y vida. De lo que se trataba era de inyectar 
poesía en la cotidianidad. Sí, poetizar todos los ámbitos de la existencia; 
hallar lo extraordinario en los pliegues ocultos de la normalidad. En 
un mundo cada vez más prosaico y desalmado, repleto de espíritus 



Jorge Polo Blanco

134

achatados por la especialización del trabajo, lo revolucionario 
habría de consistir en otorgar a lo poético una presencia omnímoda. 
Embriagados por semejantes premisas, Schlegel y Novalis acuñaron el 
verbo “romantizar” (Romantisieren), como recordaba Safranski (2018, 
p. 56). 

Pero lo que surge de todo ello no es más que un grosero irracionalismo: 
“No es posible explicar ni comprender el universo, sino sólo intuirlo y 
revelarlo” (Schlegel, 2009, p. 217). En este fragmento de 1800 se descubre 
otro corolario supremo del programa romántico. Únicamente se puede 
intuir estéticamente el mundo. Tal vez sea revelado parcialmente en 
la experiencia religiosa –que también es de índole estética–, pero no 
podemos conocerlo ni explicarlo conceptualmente. 

Novalis (1772-1801) constituye una pieza clave en la consolidación 
del movimiento. En La cristiandad o Europa –obra escrita en 1799, pero 
publicada póstumamente por Schlegel en 1826– nos encontramos con 
una inquietud terriblemente angustiante. El poeta alemán temía que 
el “sentido de lo sagrado” se esfumase del mundo. Dicho sentido 
se hallaba en trance de extinción, perspectiva que lo sumía en un 
pesimismo irreprimible. Esbozará en esas páginas unas reflexiones 
amargas, describiendo cómo aquella experiencia de lo sagrado dejó 
de formar parte de la vida de los hombres. Sin embargo, culminará 
con una suerte de profecía de los tiempos venideros. La cristiandad 
podrá recobrar, tal vez, un nuevo vigor y una nueva presencia. ¿Se 
trataba de una utopía reaccionaria? Sí, desde luego que sí (Bürger, 
1996). Novalis siempre mostró afecto por el estamento nobiliario. 
Sus crecientes simpatías por el catolicismo (procedía de una familia 
protestante pietista) se fusionaban con su devoción por lo medieval. 
Terminó detestando la Revolución, pues consideraba que sus principios 
filosófico-organizativos eran demasiado mecánicos y abstractos.

Sostenía una idea principal, a saber: que cuando los dioses terminen de 
morir, otras cosas –probablemente peores– vendrán a sustituirlos. El 
egoísmo más ruin y miserable será una de las idolatrías modernas que 
imperarán tras la muerte de lo sagrado. También el espíritu científico 
que sólo se alimenta de sí mismo –el cientificismo, que diríamos hoy– 
constituirá una de esas idolatrías sustitutorias. Esa será la peor de 
todas. Curiosamente, él mismo trabajó en el sector de la ingeniería 
de minas, un mundo muy afín a esa modernidad industrial por la 
que decía sentir una indecible hostilidad. Sea como fuere, el escritor 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

135

alemán consignaba que el odio a la religiosidad creció a medida que 
la arrogancia científica se enseñoreó en el espíritu de la época. La 
“erudición triunfante” y el dominio absoluto de los “doctos” agudizó 
de una forma dramática la oposición entre la fe y el saber. La “manera 
de pensar moderna” se afianzó como fundamentalmente irreligiosa 
(Novalis, 1977, p. 87). Y cuando lo sagrado es arrojado del mundo se 
desencadenan otros efectos, puesto que con ello también menguan 
o desaparecen la moralidad, la fantasía y los sentimientos nobles 
(Novalis, 1977). 

El universo entero, despojado de todo misterio y de toda belleza, queda 
convertido en un gigantesco mecanismo que se mueve erráticamente. 
Lo sublime ya no emerge en ninguna parte. Un racionalismo estéril 
bloquea todos los accesos a lo prodigioso. Clamará contra el gremio 
de los filántropos e iluministas, que pretendieron hacer de los hombres 
criaturas cultivadas en el más estrecho y frío de los sentidos. Pero 
en medio de la pesadumbre, Novalis (19977) ofrece una breve nota 
de esperanza, con tonalidad irónica: “Lástima que la naturaleza 
permaneciese tan magnífica e incomprensible, tan poética e infinita, 
a pesar de todos los esfuerzos por modernizarla” (p. 90). Qué bueno 
que la gélida racionalidad no ha podido explicarlo todo, subsistiendo 
todavía realidades intratables por ella. Eso es lo que estaba diciendo. 
Porque la imagen científica del mundo nos entrega una naturaleza 
completamente desangelada y enfriada.

Novalis observaba cómo los hombres modernos se afanaban con 
denuedo en purificar de poesía la naturaleza, despojando al mundo 
de todo adorno multicolor. Insensatamente, trataban por todos los 
medios de borrar cualquier “huella de lo sagrado” (Novalis, 1977, p. 
89). Las leyes mecánicas explicaban la totalidad de los fenómenos; 
ningún rinconcito del cosmos albergaba ya una porción de misterio. El 
autor de los Himnos a la noche (1800) comprobaba, con desasosiego, que 
una luminiscencia fría y analítica avanzaba impertérrita, aniquilando 
cualquier resquicio de fantasía. Nos prohibieron la intuición poética del 
mundo, toda vez que la realidad debía ser analizada e intelectualizada. 
Por todo ello, afirmaba que eran bellos y resplandecientes aquellos 
días en los que Europa se dejaba mecer y arrullar por el cristianismo. 
Por lo demás, aquella vieja cristiandad era antes del desdichado 
cisma un vasto imperio espiritual, esto es, una comunidad integrada 
(Novalis, 1977). En otro pasaje lo afirma sin contemplaciones: “Con la 
Reforma se acabó la Cristiandad” (Novalis, 1977, p. 83). En cualquier 



Jorge Polo Blanco

136

caso, lo que ahora se quiere destacar es que para Novalis los hombres 
de aquella edad –se refiere a los siglos medievales– eran todavía 
capaces de experimentar el sentido infantil de lo maravilloso. Todavía 
sabían apreciar la belleza insondable del mundo, dejarse atrapar por 
significados inefables. Pero todo aquello había quedado pulverizado. 

Se trataba del famoso desencantamiento del mundo, como dirían 
otros más adelante. La fe y el amor fueron reemplazados por el saber 
y el tener. Ahora sólo importaba el cuidado de la propia utilidad; un 
desagradable materialismo recubría todos los pliegues de lo real. 
Volcados en la mundana exterioridad y atenazados por una pléyade de 
avatares insustanciales, apenas se daban ya situaciones propicias para 
el intimismo introspectivo. En medio del ruidoso tumulto nadie tenía 
tiempo para la consideración silenciosa y calmada del universo interior. 
El mundo era un lugar gris, gélido e insípido como el mecanismo de 
un reloj. ¿Qué proponía Novalis, si de lo que se trataba era de frenar 
hasta donde fuera posible una dinámica tan desalentadora? La fantasía 
tenía que ocupar de nuevo una posición preeminente. Nuestro modo 
de estar en el mundo tendría que volver a ser más sentimental. Cosas 
muy parecidas estaba diciendo Chateaubriand (1768-1848), en Génie 
du christianisme (1802). Aquel mundo perdido era más sabio, más 
amable y sobre todo más bello que este árido presente, atenazado 
por el materialismo y la racionalidad incrédula. La mejor apologética 
del cristianismo es aquella que resalta su inigualable poética 
(Chateaubriand, 2010).   

Poetizar la vida, he ahí una consigna suprema del programa romántico. 
En su Enrique de Ofterdingen, obra inconclusa de Novalis y publicada 
póstumamente en 1802, el protagonista mantiene una plática con 
Klingsohr, su maestro y futuro suegro. En cierto momento, este último 
asevera lo siguiente: 

Es un hecho especialmente desgraciado el que la poesía 
tenga un nombre concreto y que los poetas formen un 
gremio especial. La poesía no es nada especial. Es el modo 
de actuar propio del espíritu humano. ¿No es verdad que 
en cada momento está el hombre anhelando y haciendo 
poesía? (Novalis, 1992, p. 205). 

Es decir, la poesía debería desparramarse por todos los ángulos y 
pliegues de la vida, puesto que el espíritu humano es antes poetizante que 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

137

pensante. Los hombres son más propiamente sintientes e imaginadores 
que razonadores. Pero debemos entender que para Novalis una de 
las formas más hermosas de poetización es aquel zambullirse en 
los misterios irracionales de lo religioso. Dejarse envolver por una 
naturaleza mágico-maravillosa que nada tiene que ver con aquel 
“libro escrito en caracteres matemáticos”, que dijera Galileo. Respirar 
el viento infinito y enigmático de un universo que en nada se parece a 
un gigantesco reloj newtoniano. Lo “misterioso” tendría que recuperar 
el terreno perdido. Sería una nueva época del mundo, definida por 
una fusión maravillosa –no hay adjetivo más apropiado– de religión y 
poesía. He ahí su vibrante y acongojado anhelo. Y no podemos dejar 
de mencionar que a Novalis no le resultó completamente ajena la idea 
de una superioridad cultural de Alemania. También Schiller jugueteó 
con ella. La flaqueza política de Alemania –su fragmentación territorial 
y su escasa integración– quedaba en cierto modo compensada por una 
dotación superior en lo que a la cultura se refiere. La suprema dignidad 
de los alemanes –su indiscutible grandeza– residía, precisamente, en 
esa potencia espiritual (Novalis, 1977, p. 94). 

Friedrich Schelling (1775-1854) forjará, al menos en cierto momento, un 
programa de estetización del pensamiento. Esto se puede observar en 
el Sistema del idealismo trascendental (1800), una obra gestada en aquella 
Jena recubierta por las brumas románticas. Allí entrará en contacto con 
Fichte, Schiller, Novalis, Tieck, Schleiermacher y los hermanos Schlegel. 
El circulo romántico adquiría potencia y trabajaba a pleno rendimiento. 
Schelling había llegado a la ciudad dos años antes, para ocupar un 
puesto de profesor, y allí incubará su filosofía del arte (Oquendo, 2011). 
Sostendrá que el arte, al que tilda de “milagro” o “revelación”, es capaz 
de reflejar íntegramente todo aquello que en la conciencia del filósofo o 
del científico aparece de un modo fragmentario (Schelling, 1988). 

Esta tesis también aparecía formulada en Novalis, cuando aseveraba 
que la poesía es “la clave de la filosofía”. El conocer filosófico 
desemboca en la poesía, pues a la postre ella puede aprehender de 
otra manera “la bella economía del universo”. Sólo mediante la poesía 
se puede experimentar “la comunidad más entrañable de lo finito y 
lo infinito” (Novalis, 1977, pp.121-122). Schelling dirá exactamente 
lo mismo, cuando sostenga que únicamente el arte puede ofrecer lo 
que es inalcanzable para los otros saberes. “El artista parece haber 
representado instintivamente en su obra, aparte de lo que ha puesto 
en ella con evidente intención, algo así como una infinitud que ningún 



Jorge Polo Blanco

138

entendimiento finito es capaz de desarrollar enteramente” (Schelling, 
1988, p. 417). El pensamiento discursivo o conceptual se muestra 
torpe e insuficiente cuando se aproxima a ciertas fronteras; fracasa 
irremediablemente. Sin embargo, desde la experiencia artística se 
pueden “intuir”, más profundamente y de una forma más “inmediata”, 
los secretos del ser. 

El arte es capaz de aprehender aquella “infinitud” que resulta 
inaprensible para las desmañadas facultades intelectivas, concluirá 
Schelling (semejante idea reaparecerá con vigor en el Nietzsche de 
El nacimiento de la tragedia, como es bien sabido). En este sistema lo 
racional deviene impotente, y el acontecer artístico penetra donde el 
pensamiento demostrativo no puede penetrar. La facultad poética se 
convierte en la fuerza primordial del alma humana, con lo cual el arte 
se erige en lo supremo para el filósofo. Sólo el arte tiene la capacidad 
de abrirle –al científico y al filósofo– un santuario privilegiado en el 
que arden reconciliadas, en una misma y eterna llama, todas aquellas 
cosas que aparecen separadas o disgregadas en la naturaleza y en la 
historia. En esa prodigiosa llama se reúne y unifica todo aquello que 
aparece como disperso, irreconciliable y contradictorio para el intelecto 
(Schelling, 1988). 

La intuición estética adquiere el estatus de “punto de partida” en la 
constitución de lo real, “de modo que se puede decir que el arte es el 
modelo de la ciencia y sólo donde hay arte puede llegar la ciencia” 
(Schelling, 1988, p.421). La poetización es la experiencia originaria 
del mundo, siendo así que su despliegue fue –y es– anterior a todo 
pensamiento conceptual (Renero, 2007). El irracionalismo asoma en 
estas disquisiciones. Es cierto que algunos autores han tratado de 
matizar o corregir la etiqueta de “irracionales” que se les ha colocado 
en épocas anteriores a los pensadores románticos en general, y a 
Schelling en particular (Hamilton Grant, 2006). Sin embargo, puede 
afirmarse que en muchos de sus escritos hay elementos que permiten 
concluir que tal etiqueta no es descabellada.

Arte y filosofía empiezan a solaparse; sus dominios se confunden. Eso 
es lo que sucede en la mencionada obra de Schelling. Y es que el impulso 
filosófico y el impulso artístico brotan de un mismo suelo llamado 
imaginación. Pensar y poetizar son actos originarios y productivos del 
espíritu; no son gestos tan disímiles como nos quisieron hacer creer. 
Pero con ello se transita hacia una estetización del pensamiento. El arte 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

139

se erige en el verdadero órgano del conocimiento, pues la comprensión 
directa tiene lugar en el ámbito de lo intuitivo. Schlegel (2009) estaba 
diciendo exactamente lo mismo, de forma simultánea: “Todo cuanto 
cabía hacer con la filosofía y la poesía por separado ya se ha hecho y 
consumado; así pues, ha llegado la hora de unirlas” (p. 210). Pero esa 
proclamada unión no es otra cosa que la subsunción del pensamiento 
racional en el campo de la mitopoiesis. Lo que se estaba diciendo es 
que no existe una diferencia sustancial entre pensar y mitologizar. Y 
es que, en definitiva, lo que se buscaba era cortocircuitar la prosaica 
racionalización del mundo con una nueva poetización-mitologización. 
Lukács observó que Schelling representó el primer aldabonazo sólido 
y consistente del irracionalismo moderno, aunque Hamann y Schiller, 
entre otros, también fueron pioneros en eso.

Friedrich Heinrich Jacobi (1743-1819), otro de los protagonistas de esta 
sublevación antirracionalista, había ejercido como contumaz defensor 
del intuicionismo. El núcleo de aquella teoría del conocimiento radicaba 
en la presunta necesidad de ir más allá del conocimiento demostrable. 
En efecto, el saber intelectual debiera rebasarse o superarse para 
acceder –no se sabe bien cómo– a un conocimiento “inmediato” –
he aquí la noción clave– del absoluto. El pensamiento trabado con 
meros conceptos resulta siempre sospechoso, por insuficiente y 
artificioso. Pero el espíritu es capaz de intuir lo infinito sin mediaciones 
(Villacañas, 1989), una facultad portentosa que, tanto en Jacobi como 
en su maestro Hamann, se manifiesta en una predilección pascaliana 
por las “verdades del corazón”. 

V. A modo de conclusión. Un mundo demasiado mecánico, 
demasiado abstracto y demasiado frío

Joseph Görres (1776-1848), destacado miembro del grupo romántico 
de Heidelberg –que, en cierto modo, “desplazó” a Jena como epicentro 
del movimiento–, había sido un sustentador de idas jacobinas y 
revolucionarias, pero en un viraje ulterior desplazó su mirada hacia 
los encantos de las tierras lejanas. Exotismos orientales, mitologías 
asiáticas. Además, dirigió su atención hacia los tiempos pretéritos. Lo 
bello y lo verdadero quedaron atrás, en los orígenes. El progreso sólo 
traerá calamidades y desiertos. Se ejercitará, desde tales coordenadas, 
una interpretación del pasado diametralmente opuesta a la de Voltaire.  
El tiempo camina en pos de la desintegración. La nostalgia –que en 
muchas ocasiones se concretará en un explícito medievalismo– ocupará 



Jorge Polo Blanco

140

una posición medular. Recuérdese que también en Novalis aparecía 
esa añoranza de los tiempos medievales. El futuro ya no brillaba 
cargado de promesas halagüeñas. En este contexto, serán las leyendas, 
las viejas sagas mitológicas, las canciones populares y las tradiciones 
casi olvidadas quienes ejerzan un irresistible atractivo. 

Clemens Brentano (1778-1842) y Achim von Arnim (1781-1831), 
también pertenecientes al círculo romántico de Heidelberg, trabajaron 
en la recopilación de canciones populares alemanas, que plasmaron en 
Des Knaben Wunderhorn (obra datada en 1805-1808). ¿Qué había detrás 
de esta glorificación de la poesía popular? La idea de que es el alma 
colectiva la que se expresa en dichos cantares y poemas. Es el “espíritu 
del pueblo” (Volksgeist) el que, instintivamente, poetiza. Y el romántico 
quiere zambullirse en esas honduras telúricas. 

Isaiah Berlin, en unas jugosas conferencias de 1965 que fueron editadas 
y publicadas con posterioridad, intentó localizar el núcleo del asunto: 
“Mi tesis es que el movimiento romántico ha sido una transformación 
tan radical y de tal calibre que nada ha sido igual después de éste” 
(Berlin, 1999, p. 24). Sus efectos fueron de largo alcance. Reconocerá que 
una definición estricta es verdaderamente complicada, toda vez que 
una pléyade de tendencias o gustos –muchos de ellos incompatibles 
entre sí– se apelmazan en eso que se ha dado en llamar romanticismo. 
El gusto por lo extraño, lo grotesco, lo espeluznante, lo tenebroso, lo 
misterioso y lo sobrenatural; la pasión por las brujas, los duendes, los 
castillos encantados, los magos, los fantasmas o los vampiros. 

Pero también el apego a lo familiar y la pertenencia sentimental a un 
terruño; sentirse heredero de un conjunto de tradiciones propias. El deseo 
de recuperar cuentos populares y leyendas viejísimas. La querencia 
por una vida sencilla y rústica apegada a lo natural; entrañables y 
cálidos costumbrismos. Huir de las frías ciudades y de la civilización 
desalmada, esto es, una apología del ruralismo y del primitivismo. 
Pero también el gusto por las cosas antiguas, las venerables catedrales 
góticas, los castillos en ruinas, la caballerosidad medieval, los países 
exóticos y lejanos, un anhelo de lugares inexplorados y remotos. 
Apelaciones a la quiebra de lo cotidiano, entusiasmos desmedidos 
y lánguidas melancolías. Pesimismo, idealismos extremos y amores 
imposibles; exaltación vitalista y pasional. Huir de una existencia 
aburguesada, rígida y reglada. Idealización de algún tiempo pasado. 
Misticismo, panteísmo, cristianismo y paganismo. Sed de infinito, 

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

141

refugiarse en lo sagrado para no sucumbir al ruin materialismo. 
Entronización absoluta del arte. 

La búsqueda de lo maravilloso para no sucumbir a la tiranía prosaica 
de lo real. Juegos en el abismo, ensoñaciones de todos los colores y 
aproximaciones a los límites de la locura. El romanticismo incluye 
todos esos aspectos, y la abigarrada enumeración podría seguir. 
Teniendo en cuenta que todas estas características son propias de 
aquella sensibilidad romántica, y comprobando que muchas de ellas 
son mutuamente contradictorias, admite Berlin (1999) que fácilmente 
podríamos sucumbir a la tentación de confesar que una definición 
más o menos ajustada es imposible. Pero no es así. Más allá de tales 
ambivalencias y porosidades, que son evidentes, lo cierto es que el 
movimiento romántico existió. Fue, de hecho, una “gran revolución” 
(Berlin, 1999, p. 40). Y por debajo de ese conjunto heterogéneo de 
gustos románticos latía un mínimo común denominador que otorgaba 
entidad y consistencia al movimiento. 

Acertaba Berlin (1999) cuando señalaba que el rasgo más definitorio 
de la cosmovisión romántica –llamémosla así– fue su réplica, más 
matizada o virulenta, a los principios de la Aufklärung. Y el ataque 
más vigoroso provino de tierras germánicas. Nunca comprenderemos 
el impulso originario del romanticismo si ignoramos su dimensión 
rabiosamente irracionalista. No se puede negar que en aquellos 
filósofos y literatos palpitaba una profunda desconfianza hacia la 
razón. Al afirmar con vehemencia la expresividad fantasiosa y el 
ensimismamiento subjetivista, trasladaron su centro de gravedad más 
allá de los dominios de la razón. Jamás contemplaron con demasiada 
simpatía la objetividad universal de la ciencia. Más bien todo lo 
contrario. El asfixiante racionalismo les resultaba espiritualmente 
insatisfactorio. Estaban persuadidos de que un mundo científicamente 
analizado era el más inhóspito de los mundos. Los románticos, en 
definitiva, se hallaban espiritualmente entumecidos a causa del gélido 
“frío” que soplaba en las llanuras de la modernidad. La vida se había 
tornado demasiado mecánica, demasiado abstracta y demasiado fría. 
Ateridos y desamparados, anhelaban refugios cálidos y misteriosos. 

Berlin afirmaba que el rasgo verdaderamente nuclear de la “rebelión 
romántica” fue su virulento ataque contra la línea de flotación del 
pensamiento occidental, a saber, la consideración de que el conocimiento 
racional es una virtud. Nietzsche retomaría este mismo asunto (pues, 



Jorge Polo Blanco

142

en el fondo, siempre fue un romántico) cuando hubo de lanzar sus 
furibundas diatribas contra el “socratismo”. He ahí la clave de todo 
este asunto. Aquello que otorga coherencia al maremágnum romántico 
es su indagación poética y filosófica en los abismos de lo irracional 
(Berlin, 1999, pp. 159-163). Karl Mannheim, en un ensayo titulado Das 
konservative Denken (1927), había establecido que el romanticismo fue 
un movimiento que podía definirse y explicarse como una “reacción” 
contras ciertos efectos desencadenados por la consolidación del 
“mundo capitalista racionalizado” (Mannheim, 1963, p. 90).

Pero lo que odiaban del capitalismo era, más que nada, su elemento 
“racionalizador”. La reacción romántica, comandada por Alemania, 
evidenció una oposición a ese modo de vida burgués caracterizado por 
su tendencia a la “racionalización” plena del mundo; un despiadado 
racionalismo cuantificador, que proyectaba una imagen del universo 
desazonadora: un gigantesco mecanismo despojado de toda cualidad. 
El único conocimiento válido era el matematizable y universalizable. 
Quedaban proscritas las “intuiciones” de las singularidades y el 
“acceso” a lo inefable. Aquel “estilo de pensamiento” –plasmado 
canónicamente en las modernas ciencias naturales– alcanzó un 
desarrollo trepidante, al mismo tiempo que se desarrollaba un sistema 
económico que entronizaba el valor de cambio; la predominancia de 
lo cuantitativo y de lo calculable. Todas las experiencias quedaban 
reducidas al valor de cambio. Relaciones humanas impersonales, 
abstractas y frías (Mannheim, 1963, pp. 96-98). Un mundo desalmado, 
en definitiva. Contra todo eso reaccionaron los románticos. Pero lo 
hicieron zambulléndose en los abismos de lo irracional.

Referencias

Baumgarten, A. G. (1964). Reflexiones filosóficas acerca de la poesía (J. A. 
Míguez, Trad.). Aguilar. 

Berlin, I. (1999). Las raíces del romanticismo. Taurus.

Berlin, I.(2008). El Mago del Norte. J. G. Hamann y el origen del irracionalismo 
moderno (J.B. Díaz-Urmeneta, Trad.). Tecnos.

Bohrer Heinz, K. (2017). La crítica al romanticismo (V. Galfione, Trad.). 
Prometeo Libros.

Bürger, P. (1996). Crítica de la estética idealista. Visor.

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144



Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo de lo irracional

143

Chateaubriand, F.R. de (2010). El genio del cristianismo. Bellezas de la 
religión cristiana. El Buey Mudo.

Garnica, N. (2023). Las apropiaciones del primer romanticismo alemán 
en la filosofía americana angloparlante. Una reconstrucción, Discusiones 
Filosóficas, 24 (42), 141-161. http://www.scielo.org.co/pdf/difil/
v24n42/0124-6127-difil-24-42-141.pdf 

Hamann, J.G. (2017). Recuerdos socráticos y Aesthetica in nuce. Hermida 
Editores.

Hamilton Grant, I. (2006) Philosophies of Nature after Schelling. Bloomsbury 
Publishing.

Hernández Pérez, A. (2018). Johann Georg Hamann: un foco de 
resistencia en épocas de absolutismo de la razón ilustrada. Logos. Anales 
del Seminario de Metafísica, 51, 219-237. https://revistas.ucm.es/index.
php/ASEM/article/view/61654 

Hoffmann, E. (2007). Cuentos. Catedra.

Keats, J.K. (2013). Lamia.

Lukács, G. (1968). El asalto a la razón. La trayectoria del irracionalismo desde 
Schelling hasta Hitler. Grijalbo.

Mannheim, K. (1963). Ensayos sobre sociología y psicología social. Fondo 
de Cultura Económica.

Novalis. (1977). La cristiandad o Europa. Instituto de Estudios Políticos.

Novalis. (1992). Himnos a la noche; Enrique de Ofterdingen. Cátedra. 

O'Flaherty, J.C. (1979). Johann Georg Hamann. Twayne Publishers

Olszevicki, N. (2020). ¿Es compatible el progreso de la razón con 
el de la poesía? Denis Diderot frente a un dilema del pensamiento 
ilustrado. Tópicos. Revista de Filosofía de Santa Fe, (40), 97-131. https://
bibliotecavirtual.unl.edu.ar/publicaciones/index.php/Topicos/es/
article/view/10020 

Oquendo, L. (2011). Acercamiento a una lectura comprehensiva de 
la filosofía del arte de Schelling. Revista de Filosofía, 28(67), 26-42. 
https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/
view/18213/18201 

Polo Blanco, J. (2021). Miserias políticas del vitalismo. Mistificación de la 
violencia y poetización de la guerra. Co-Herencia, 18(34), 51-85. https://
doi.org/10.17230/co-herencia.18.34.3

http://www.scielo.org.co/pdf/difil/v24n42/0124-6127-difil-24-42-141.pdf
http://www.scielo.org.co/pdf/difil/v24n42/0124-6127-difil-24-42-141.pdf
https://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/61654
https://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/61654
https://bibliotecavirtual.unl.edu.ar/publicaciones/index.php/Topicos/es/article/view/10020
https://bibliotecavirtual.unl.edu.ar/publicaciones/index.php/Topicos/es/article/view/10020
https://bibliotecavirtual.unl.edu.ar/publicaciones/index.php/Topicos/es/article/view/10020
https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/18213/18201
https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/18213/18201
https://doi.org/10.17230/co-herencia.18.34.3
https://doi.org/10.17230/co-herencia.18.34.3


Jorge Polo Blanco

144

Rebelles del Valle, S. (2021). El Sócrates estético de Hamann 
frente a las fuentes clásicas. Revista de Filosofía, 38(98), 13-39. 
https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/
view/36691/39642 

Renero, A. (2007). Identidad y entendimiento. Schelling o una instancia 
intermedia entre Kant y Hegel. En-claves del Pensamiento, 1(2), 23-45. 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-
879X2007000200002 

Rousseau, J.J. (1995). Discurso sobre el origen y los fundamentos de la 
desigualdad entre los hombres y otros escritos. Tecnos.

Rühle, V. (1997). En los laberintos del autoconocimiento: el Sturm und Drang 
y la Ilustración alemana (J. Pérez de Tudela, Trad.). Akal.

Safranski, R. (2006). Schiller o La invención del idealismo alemán. Tusquets.

Safranski, R. (2018). Romanticismo: Una odisea del espíritu alemán. Tusquets.

Schelling, F. (1988). Sistema del idealismo trascendental. Anthropos.

Schenk, H.G. (1983). El espíritu de los románticos europeos. Ensayo sobre 
historia de la cultura. Fondo de Cultura Económica.

Schiller, F. (1990). Kallias. Cartas sobre la educación estética del hombre (M. 
Zubiria). 

Schlegel, F. (1994). Poesía y filosofía. Alianza.

Schlegel, F. (1996). Sobre el estudio de la poesía griega (B. Raposo, Trad.). 
Akal.

Schlegel, F. (2009). Fragmentos. Seguido de Sobre la incomprensibilidad (Pere, 
Pajerols). Marbot.

Schleiermacher, F.D.E. (1990). Sobre la religión. Discursos a sus 
menospreciadores cultivados. Tecnos.

Tieck, L. (2009). Cuentos fantásticos. Nórdica Libros.

Villacañas, J.L. (1988). La quiebra de la razón ilustrada. Idealismo y 
romanticismo. Cincel.

Villacañas, J.L. (1989). Nihilismo, especulación y cristianismo en F. H. Jacobi. 
Un ensayo sobre los orígenes del irracionalismo contemporáneo. Anthropos.

Cómo citar:
Polo Blanco, J. (2025). Intuir, sentir y fantasear: cuando Alemania se balanceó en el abismo 
de lo irracional. Revista Discusiones Filosóficas. 26(46), 123-144. https://doi.org/10.17151/
difil.2025.26.46.6

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 123 - 144

https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/36691/39642
https://produccioncientificaluz.org/index.php/filosofia/article/view/36691/39642
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-879X2007000200002
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-879X2007000200002
https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.6
https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.6

