
Resumen

El texto examina la noción de experiencia 
en el pensamiento de Martin Heidegger, 
destacando su carácter ontológico 
y su diferencia con concepciones 
empíricas o psicológicas. Inicia con la 
interpretación de la experiencia como 
comprensión del ser y su manifestación 
en el mundo, subrayando su naturaleza 
interpretativa. Posteriormente, se analiza 
cómo Heidegger critica la separación 
sujeto-objeto en la filosofía cartesiana y 
kantiana, mostrando que el Dasein no 
es un sujeto aislado, sino un ser-en-el-
mundo. Se profundiza en la estructura 
temporal del Dasein, su relación con el 
cambio y la persistencia, así como en su 
comprensión del tiempo como condición 
de posibilidad de la experiencia.

Se explora el vínculo entre experiencia 
y lenguaje, señalando cómo la existencia 
también se comprende a través de 
narrativas compartidas. Asimismo, 
se abordan experiencias existenciales 

fundamentales como la muerte, la culpa 
y la conciencia, resaltando su papel en 
la constitución del sentido. Finalmente, 
se compara la experiencia receptiva 
prepredicativa con la experiencia 
categorial, siguiendo aportes de Husserl 
y otros fenomenólogos, para destacar que 
toda experiencia está atravesada por una 
comprensión previa del ser. También, se 
concluye que la experiencia, lejos de ser 
una simple captación de datos, constituye 
el modo mismo de acceso al ser y a la 
existencia auténtica.

Palabras clave

Comprender, Dasein, experiencia, ser y 
tiempo.

Abstract

The text examines the notion of 
experience in the thought of Martin 
Heidegger, highlighting its ontological 
character and its distinction from 

La experiencia en Ser y tiempo de 
Martin Heidegger: una ruptura 

con la tradición filosófica
The Experience in Being and Time by Martin Heidegger: 

a Break with the Philosophical Tradition

Juan Manuel Hernández Aguilar**
Doctor en Filosofía de la Universidad del Valle.

Universidad Nacional Abierta y a Distancia. Colombia.
juan.hernandez@unad.edu.co

Ivania Lucía Caicedo Bacca*
Magister en educación el línea, Universidad Nacional Abierta y a Distancia. Colombia.

ibania.caicedo@unad.edu.co

Recibido el 04 de mayo de 2025, aprobado el 12 de junio de 2025

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero - junio 2025. pp. 75 - 121
ISSN 0124-6127 (Impreso), ISSN 2462-9596 (En línea) 

DOI: 10.17151/difil.2025.26.46.5

*  https://orcid.org/0000-0001-5862-7410    Google Scholar
**  https://orcid.org/0009-0005-3103-7302    Google Scholar

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.41.5
http://orcid.org/0000-0002-9248-8095
https://orcid.org/0000-0001-5862-7410
https://scholar.google.com/citations?user=l4iFqZUAAAAJ 
http://orcid.org/0000-0002-9248-8095
https://orcid.org/0009-0005-3103-7302
https://scholar.google.com/citations?user=uluHQnUAAAAJ&hl=es


76

empirical or psychological conceptions. 
It begins with the interpretation of 
experience as an understanding of 
being and its manifestation in the 
world, emphasizing its interpretative 
nature. Subsequently, it analyzes how 
Heidegger critiques the subject-object 
separation found in Cartesian and 
Kantian philosophy, showing that Dasein 
is not an isolated subject but a being-in-
the-world. The analysis delves into the 
temporal structure of Dasein, its relation 
to change and persistence, as well as its 
understanding of time as a condition of 
possibility for experience.

The connection between experience and 
language is explored, pointing out how 
existence is also understood through 
shared narratives. Likewise, fundamental 

existential experiences such as death, 
guilt, and conscience are addressed, 
emphasizing their role in the constitution 
of meaning. Finally, the text compares 
pre-predicative receptive experience 
with categorial experience, following 
contributions from Husserl and other 
phenomenologists, to underscore that 
all experience is permeated by a prior 
understanding of being. In sum, it 
concludes that experience, far from being 
a mere reception of data, constitutes 
the very mode of access to being and to 
authentic existence.

Key words

Being and Time, Dasein, experience, 
understanding.

El concepto de experiencia antes de Heidegger

La noción de experiencia ha sido objeto de profundas transformaciones 
a lo largo de la historia de la filosofía, evolucionando desde una 
comprensión empírica y sensorial en la antigüedad hasta una 
articulación epistemológica compleja en la modernidad. Antes de 
Martin Heidegger, el concepto se configuró como un problema 
transversal a la metafísica, la gnoseología y la antropología filosófica, 
adquiriendo sentidos diversos según el sistema filosófico en que se 
insertaba.

En la filosofía antigua, la experiencia fue generalmente subordinada 
a la razón y la intuición de esencias. Para Platón, por ejemplo, 
la experiencia sensible constituía apenas un primer peldaño del 
conocimiento, incapaz por sí sola de conducir a la verdad, dado su 
carácter mutable y engañoso. La episteme se alcanzaba únicamente 
mediante la reminiscencia de las ideas, accesibles por vía del alma 
racional. Aristóteles, en cambio, si bien otorgó mayor dignidad a la 
experiencia (empeiría), la consideró todavía como una forma inferior de 
conocimiento respecto del saber científico (epistēmē) o el saber técnico 
(téchnē). La experiencia, entendida como acumulación de percepciones 
individuales que permiten reconocer regularidades, servía como punto 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



77

de partida para la inducción, pero carecía de necesidad universal 
(Ferrater Mora, 1994).

Durante la Edad Media, la experiencia quedó sujeta a la primacía 
del conocimiento revelado y a la metafísica cristiana. No obstante, 
en pensadores como Roger Bacon y Duns Escoto se observa un 
interés creciente por la experiencia empírica como fuente válida de 
saber. Este giro se consolidaría con el surgimiento del nominalismo 
y el empirismo medieval, donde la experiencia comenzaba a cobrar 
protagonismo frente a la razón pura y la autoridad doctrinal. En este 
periodo, la experiencia conservaba todavía un valor limitado, en parte 
subordinado a la lógica y la teología, pero comenzaba a perfilarse como 
una instancia crítica frente a los saberes sistemáticos cerrados (Ferrater 
Mora, 1994).

Con el advenimiento de la modernidad, la experiencia adquiere una 
centralidad inusitada en el pensamiento filosófico. En Bacon y Locke 
se la erige como fundamento del conocimiento humano. Para Locke, la 
mente humana es una tabla rasa que se llena a partir de la experiencia, 
ya sea por la sensación externa o por la reflexión interna. La experiencia 
se convierte así en la materia prima del conocimiento, desplazando 
los conceptos innatos. Este enfoque empírico será continuado por 
Berkeley y Hume, aunque este último radicaliza su análisis al poner en 
cuestión la noción de causalidad como mera costumbre derivada de la 
experiencia, sin necesidad lógica (Ferrater Mora, 1994).

Por otro lado, Kant reformula radicalmente el concepto al introducir 
la noción de experiencia como síntesis entre la sensibilidad y el 
entendimiento. La experiencia ya no es mera recepción pasiva de 
impresiones, sino una actividad estructurada por categorías a priori del 
entendimiento. Así, para Kant, la experiencia es conocimiento empírico 
sintetizado por estructuras trascendentales, lo que marca un punto de 
inflexión en la tradición moderna y abre la vía hacia una comprensión 
fenomenológica de la experiencia (Ferrater Mora, 1994).

Posteriormente, autores como Fichte, Schelling y Hegel desarrollarán 
concepciones idealistas donde la experiencia ya no es tanto del 
individuo empírico, sino del espíritu absoluto, que se despliega 
dialécticamente. Esta visión transforma la experiencia en expresión de 
la autoconciencia del sujeto trascendental-ideal, elevándola a un plano 
especulativo (Ferrater Mora, 1994).

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



78

Así, el recorrido previo a Heidegger muestra cómo el concepto de 
experiencia se fue complejizando, oscilando entre lo empírico y lo 
trascendental, entre la pasividad sensorial y la actividad constituyente. 
Sin embargo, será con Heidegger cuando la experiencia se resignifique 
radicalmente en términos existenciales, como Erlebnis y Erfahrung, 
y pase a entenderse en clave ontológica, ya no exclusivamente 
epistemológica pues la experiencia, tal como fue concebida en la 
tradición filosófica occidental hasta el siglo XIX, se articuló en términos 
empíricos, gnoseológicos y en ocasiones metafísicos. Como se mostró 
en el estado del arte precedente, dicha experiencia era entendida 
bien como acumulación sensible (empeiría), bien como operación 
mental estructurada por categorías en el caso de Kant, o incluso como 
manifestación del espíritu absoluto en lo que refiere Hegel. En todos 
los casos, la experiencia remitía a un tipo de relación entre un sujeto 
cognoscente y un objeto, ya sea sensible, inteligible o dialéctico. Se 
trataba, en resumen, de una instancia de conocimiento, un modo de 
acceso a lo real bajo el predominio del modelo sujeto-objeto (Ferrater 
Mora, 1994).

Sin embargo, Heidegger (1927/2003) en Ser y tiempo reformula 
radicalmente esta concepción. Para él, la experiencia no es un modo 
de conocer sino un modo de ser. En lugar de situarse en la estructura 
tradicional de la conciencia representacional, Heidegger ubica la 
experiencia en el horizonte de la existencia fáctica del Dasein, es decir, 
del ente que somos cada uno de nosotros en la cotidianidad. Así, la 
experiencia deja de ser un acto epistemológico y pasa a ser una forma 
de apertura al ser, que siempre está ya implicada en el estar-en-el-
mundo (In-der-Welt-sein) del Dasein.

Una de las rupturas centrales que Heidegger introduce es el 
desplazamiento del concepto de experiencia desde el campo de lo 
vivido (Erlebnis) —como fenómeno interior de la conciencia— hacia 
lo que él denomina Erfahrung, que es la experiencia en tanto tránsito, 
encuentro o afectación por el mundo, es decir, experiencia ontológica y 
no psicológica. Heidegger critica el enfoque fenomenológico tradicional 
—incluso el de Husserl en ciertos pasajes— por reducir la experiencia 
a contenido intencional de la conciencia, dejando fuera su dimensión 
temporal y existencial más radical.

En Ser y tiempo, la experiencia verdadera se da cuando el Dasein se 
enfrenta con su propio ser, especialmente en momentos de angustia 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



79

(Angst), muerte (Tod) y resolución (Entschlossenheit). Estas experiencias 
no son objetos de conocimiento sino modos de revelación de la 
estructura ontológica del ser del Dasein. Por ejemplo, la experiencia de 
la angustia no nos informa de algo “en” el mundo, sino que nos desvela 
que el mundo entero puede perder su sentido, que somos arrojados y 
finitos. En ese sentido, Heidegger propone que lo fundamental no es la 
experiencia como conocimiento, sino la apertura a la comprensión del 
ser en la temporalidad (Heidegger, 1927/2003). 

Frente a la tradición que concebía la experiencia como una vía 
de acceso a datos o contenidos –fácticos, conceptuales o ideales–, 
Heidegger pone en juego una experiencia existencial, donde el sujeto 
ya no se distingue del mundo, sino que es su forma de apertura. Esta 
experiencia está marcada por la temporalidad (Zeitlichkeit), pues el 
Dasein es esencialmente ser-en-el-tiempo, no una sustancia ni un 
sujeto representacional. La experiencia fundamental del Dasein es la 
comprensión de su propio ser como posibilidad y finitud, no como 
objeto frente al cual se posiciona.

En contraste, mientras que la tradición preheideggeriana abordaba la 
experiencia en clave epistémica, Heidegger inaugura una ontología 
de la experiencia, en la cual esta no es producto de una conciencia 
receptiva, sino forma de existencia fáctica, afectiva y proyectiva. Este 
giro abre la puerta a una fenomenología hermenéutica de la existencia, 
que marcará profundamente el desarrollo de la filosofía continental del 
siglo XX.

La experiencia en Heidegger: estado de la cuestión 
y orientación metodológica

A partir de este trasfondo conceptual, Heidegger (1927/2003) en Ser 
y tiempo reconfigura el concepto de experiencia, desplazándolo desde 
el eje epistemológico hacia una dimensión ontológica-existencial. El 
presente estudio tiene por objeto examinar el modo en que se constituye 
el concepto de experiencia en el pensamiento de Martin Heidegger, 
particularmente en su obra Ser y tiempo (Heidegger, 2023a), así como 
en otros escritos fundamentales del autor. A partir de una perspectiva 
fenomenológico-hermenéutica, se busca poner de relieve que la noción 
de experiencia en Heidegger no remite a una captación empírica ni 
a una operación de la conciencia individual, sino que se configura 
como una forma originaria de acceso al ser, anclada en la estructura 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



80

existencial del Dasein. Para ofrecer una comprensión sistemática el 
texto se organiza en una secuencia analítica en la que, en primer lugar, 
se expone la crítica heideggeriana a la dicotomía sujeto-objeto heredada 
de la tradición cartesiana y kantiana, con el fin de mostrar cómo 
dicha ruptura es superada mediante la categoría de ser-en-el-mundo. 
En segundo término, se aborda la estructura temporal del Dasein, 
destacando la función constitutiva del tiempo en la configuración de 
la experiencia. En tercer lugar, se examina el vínculo entre experiencia 
y lenguaje, considerando especialmente el papel del logos como 
apertura al mundo y posibilidad de interpretación. Posteriormente, se 
analizan algunas experiencias existenciales fundamentales —como la 
culpa, la muerte y la conciencia— que permiten comprender cómo la 
experiencia se articula en el marco de una ontología existencial.

Asimismo, se dialoga con el concepto de experiencia tal y como aparece 
en Husserl (1994) y Patocka (2005) para profundizar en la distinción 
entre experiencia prepredicativa y categorial, señalando cómo toda 
forma de experiencia está mediada por una comprensión previa del ser. 
Esta reconstrucción conceptual permite, finalmente, situar la noción de 
experiencia en el centro del proyecto heideggeriano de una ontología 
fundamental, que no solo reformula el problema del conocimiento, 
sino que plantea una comprensión radical del existir humano como 
apertura a la verdad del ser.

En este sentido se propone que la experiencia, en el marco del 
pensamiento heideggeriano, debe entenderse como una estructura 
ontológica que posibilita tanto la interpretación como la manifestación 
del ser, desplazando así las concepciones tradicionales que la reducen 
a la mera percepción sensorial o a la función representacional de la 
conciencia. Se propone así una lectura integral de la experiencia como 
fenómeno fundante del existir humano, que trasciende lo subjetivo 
para incluir lo ontológico y lo intersubjetivo.

Se expone así una lectura integral de la experiencia como fenómeno 
fundante del existir humano, que trasciende lo subjetivo para incluir 
lo ontológico y lo intersubjetivo. Esta perspectiva exige repensar la 
constitución del sujeto más allá del paradigma cartesiano y kantiano, 
donde la experiencia es reducida a una función de la conciencia 
individual o a una síntesis de representaciones. Frente a esto, Heidegger 
sugiere que la experiencia humana se arraiga en una comprensión más 
originaria: la experiencia prepredicativa, aquella en la que el mundo se 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



81

nos da antes de ser tematizado por el juicio categorial. Esta distinción 
permite poner en cuestión las estructuras lógicas tradicionales que, 
como muestra la crítica de Heidegger a Kant, no logran captar el modo 
en que el sujeto está ya inmerso en el mundo.

El concepto de experiencia que se despliega en el pensamiento de 
Heidegger, tal como lo muestra el presente análisis, se distancia de 
las concepciones empíricas o representacionales que han dominado la 
tradición filosófica moderna. En lugar de comprender la experiencia 
como una captación sensorial o una operación de la conciencia aislada, 
Heidegger la concibe como una forma de apertura ontológica al ser, 
vinculada estructuralmente al estar-en-el-mundo del Dasein. Esta 
experiencia no se limita a un dato objetivo o a un fenómeno interno, sino 
que se configura como el acontecimiento en el que el ser se desvela en 
la cotidianidad, en el uso de los entes y en las situaciones existenciales 
fundamentales. La experiencia, en este sentido, no es una categoría 
abstracta, sino una vivencia radicalmente interpretativa, atravesada 
por la comprensión, la disposición afectiva y la temporalidad en la que 
es posible rastrear acorde a los textos más cercanos a la obra de Ser y 
tiempo: 

El Dasein en gran medida existe por su disposición afectiva; 
en ella se determina su mundo, sus conocimientos, todas 
sus experiencias y expectativas de la vida. La disposición 
afectiva determina la apertura de cómo el ser humano se 
ofrece al mundo y este se ofrece a él. En la proposición de este 
lineamiento se sostiene que ella (la disposición afectiva) es el 
modo existencial como se entrega el ser humano al mundo 
y se deja afectar por él (Barragán y Cépeda, 2018, p. 121). 

La experiencia como apertura ontológica: Heidegger y la 
reconstrucción fenomenológico-hermenéutica del concepto

La noción de experiencia en el pensamiento de Martin Heidegger 
ha sido objeto de múltiples interpretaciones en el marco de la 
fenomenología contemporánea. Diversos estudios han subrayado 
la distancia que Heidegger establece respecto de las concepciones 
clásicas de la experiencia —tanto empíricas como trascendentales—, 
proponiendo en su lugar una comprensión que se sitúa en el horizonte 
de una ontología fundamental. Autores como Escudero (2009), Petrella 
(2023), Garcés Ferrer (2018), Expósito Ropero (2017) y Rodríguez 
Suárez (2019) han coincidido en destacar que la experiencia, en el 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



82

pensamiento heideggeriano, no remite a una función representacional 
de la conciencia, sino que se constituye como un modo de apertura 
originaria del Dasein al ser.

Estas investigaciones han permitido delimitar los principales ejes 
de transformación del concepto de experiencia en Heidegger: la 
superación de la estructura sujeto-objeto, la incorporación de la 
afectividad como condición de apertura, la interpretación del tiempo 
como estructura constitutiva y el papel del lenguaje como mediación 
hermenéutica. Asimismo, se ha puesto énfasis en la importancia de la 
experiencia prepredicativa y en la crítica a las categorías lógicas del 
conocimiento tradicional. Desde esta perspectiva, el logos, la facticidad 
y la cotidianidad emergen como claves interpretativas para pensar la 
experiencia no como un contenido mental, sino como la condición de 
posibilidad de la manifestación del ser.

Acorde con esta línea interpretativa, la presente investigación adopta 
un enfoque fenomenológico-hermenéutico de raíz heideggeriana. 
El objetivo es reconstruir el concepto de experiencia a partir de su 
articulación con la existencia fáctica del Dasein, poniendo énfasis en 
los elementos estructurales que la posibilitan: la disposición afectiva, 
la comprensión, el estar-en-el-mundo y la temporalidad. Frente a 
las lecturas que reducen la experiencia a su dimensión empírica o 
epistemológica, se propone aquí una interpretación ontológica que 
recupera el sentido originario de la experiencia como acontecimiento 
de desocultamiento del ser. Este posicionamiento busca delimitar 
explícitamente el sesgo personal del análisis, dejando en claro que la 
investigación se alinea con una comprensión de la experiencia como 
fenómeno fundante de la existencia, más allá de cualquier modelo 
lógico-formal o representacionalista: 

Ejemplos ofrecidos en Ser y Tiempo de estas experiencias son 
las vivencias de la angustia, de la comprensión de la muerta 
como posibilidad suprema, del llamado de la conciencia, 
etc.42 Con énfasis en lo que Heidegger llama en estos 
análisis aislamiento [Vereinzelung] queda claro que estas 
experiencias permiten una vivencia directa del sentido de lo 
atestado en ellas a través de una neutralización del sentido 
ofrecido públicamente del fenómeno y un redireccionamiento 
del comprender a la relación intencional directa entre vida y 
fenómeno (Ledesma Albornoz, 2021, p.252).  

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



83

La experiencia como apertura ontológica en Ser y tiempo

En este marco, resulta imprescindible examinar la evolución del concepto 
de experiencia en la obra temprana de Heidegger, particularmente 
en su tránsito desde la fenomenología husserliana hacia su propia 
fenomenología hermenéutica. La obra inicial de Heidegger se sitúa en 
una encrucijada crítica: por un lado, recoge el impulso metodológico 
de la fenomenología trascendental; por otro, propone una relectura 
radical del problema del ser. Es en textos como Ontología. Hermenéutica 
de la facticidad y los Prolegómenos para una historia del concepto de tiempo 
donde se plantea que la experiencia no puede ser pensada desde una 
subjetividad aislada, sino desde la facticidad de la vida misma. Allí se 
evidencia que toda experiencia está ya estructurada por el mundo, la 
afectividad y la temporalidad.

En Ser y tiempo, esta conceptualización alcanza su madurez. Aunque 
el término experiencia no ocupa una posición temática central, su 
estructura está plenamente desplegada en la analítica existencial. El 
Dasein, en tanto ser-en-el-mundo, no se relaciona con los entes desde 
una posición neutral o teórica, sino desde una apertura constitutiva 
que lo vincula con su mundo a través del uso, la interpretación 
y la disposición afectiva. Así, la experiencia se configura como 
acontecimiento ontológico: es la condición de posibilidad para que algo 
pueda mostrarse, comprenderse y ser asumido en su sentido. A través 
del análisis de estructuras como la angustia, la culpa o la conciencia, 
Heidegger muestra que la experiencia auténtica permite que el ser se 
desvele en su verdad, es decir, en su carácter de aletheia.

Por tanto, este capítulo sostiene que el concepto de experiencia en 
Heidegger no puede comprenderse sino como el lugar desde el cual 
emerge el sentido mismo de la existencia. No se trata de un fenómeno 
aislado o derivado, sino del modo en que el ser humano entra en relación 
con el mundo y consigo mismo. Este posicionamiento, asumido desde 
una perspectiva hermenéutico-fenomenológica, permite pensar la 
experiencia más allá del sujeto moderno y de las formas lógicas de la 
conciencia, articulándola como el fenómeno originario que fundamenta 
toda posibilidad de interpretación, verdad y existencia.

Desde esta perspectiva, se comprende que la experiencia, en el 
pensamiento heideggeriano, no puede pensarse sin considerar la 
estructura ontológica del Dasein, es decir, su ser abierto, arrojado y 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



84

temporal. La experiencia se convierte en el lugar donde el mundo 
no solo aparece, sino donde también el Dasein se constituye en su 
posibilidad más propia: la de comprender y habitar un sentido. Lejos 
de ser una pasividad receptiva o una operación lógica, la experiencia 
es, en su sentido más radical, un acontecimiento en el que el ser se 
manifiesta, y en el que el Dasein puede apropiarse de sí mismo desde 
la verdad de su ser.

En consecuencia, esta investigación asume como hipótesis interpretativa 
que la experiencia, tal como la plantea Heidegger, no puede ser 
comprendida dentro de las categorías tradicionales de la epistemología 
ni de la psicología de la conciencia. Se trata, más bien, de un fenómeno 
ontológico, estructuralmente vinculado a la comprensión del ser. La 
experiencia no ocurre como un evento aislado, sino como una forma 
de habitar un mundo ya interpretado, desde una disposición afectiva 
concreta, en el horizonte de una temporalidad finita. Desde allí, se 
sostiene que la experiencia auténtica no es acumulativa ni cuantificable, 
sino transformadora: implica una conversión del modo en que el Dasein 
se relaciona con lo que es.

Así entendida, la experiencia no solo fundamenta la posibilidad de 
conocer o de actuar, sino que constituye el terreno originario desde 
el cual es posible toda verdad, toda comprensión y toda existencia. 
La experiencia es, por tanto, el acontecimiento en el que el ser puede 
mostrarse en su desocultamiento, siempre bajo el modo del cuidado, la 
interpretación y la finitud. Esta concepción permite desplazar la mirada 
desde una fenomenología de la conciencia hacia una fenomenología de 
la existencia, tal como lo plantea Heidegger (1927/2003) en Ser y tiempo, 
y justifica el enfoque hermenéutico adoptado en el presente trabajo. Se 
trata, en suma, de repensar la experiencia como el modo originario 
de habitar el mundo y de abrirse a la pregunta por el ser, más allá de 
cualquier formalismo lógico o subjetivismo representacional.
 
En esta dirección, su texto Ontología. Hermenéutica de la facticidad propone 
que la investigación fenomenológica debe entenderse como el modo de 
asumir y verificar cómo aparecen los fenómenos y, en esa indagación, 
lograr una actualización de la cosa bajo una vía hermenéutica. Esta vía 
implica tratar de seguir el modo en que deben ser tomadas, según una 
determinación del mirar. Este mirar surge de una reflexión filosófica 
que suspende los presupuestos previos que impiden ver la experiencia 
misma, la cual permite una familiaridad con el ente. Las ciencias 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



85

operan bajo la creencia en una realidad externa a la experiencia y a 
la teoría. El objetivo de las ciencias es obtener conocimiento de este 
estado de cosas. Pero la actitud fenomenológica critica el fundamento 
de la experiencia.

 Este enfoque fenomenológico está relacionado con la manera como 
se presenta el fenómeno, lo que transmite al observar y la atención 
en las cosas mismas. Es esencial estar familiarizado con el ente en el 
que se manifiesta el modo en que se percibe la experiencia transmitida, 
así como con la forma en que se ordenan y analizan los elementos. 
Esto refleja una concepción y una problemática que responde a la 
idea concreta de la ciencia. El modo en que el fenómeno se presenta 
puede resultar, en algún aspecto, tan relevante que llega a sustraerse 
a la tradición, la cual deja de reconocer que la esencia del fenómeno y 
su descripción no pueden partir de una actitud natural e ingenua que 
toma lo que se da como verdadero. Para el fenomenólogo, lo que se 
muestra directamente no necesariamente revela la esencia oculta de la 
cosa en sí. Aquello que da la impresión de un acceso directo e inmediato 
no significa que los objetos deban ser tomados tal y como aparecen, 
sino que se trata de aprender cómo, a través de esos ocultamientos, 
se puede superar el punto de partida, arrojando luz sobre la tradición 
y retornando a lo originario. Este retorno es el que sitúa la propuesta 
de Ser y tiempo a la filosofía ante un preguntar más radical que ponga 
entre paréntesis la tarea fundamental, que es la pregunta por el ser.

Lo que se busca es una forma de evidencia cuya característica principal 
consiste en desmontar el punto de vista preestablecido del sujeto-
objeto, en el que el aparecer del fenómeno se vuelve importante y 
se da solo a partir de la experiencia originaria. En correspondencia 
con esa posición, se configura la posibilidad de entender este nuevo 
concepto de experiencia como la relación vinculante que posibilita la 
aparición de los entes en su modo de relación con el ser y el modo en 
que aparecen los objetos de los que tiene experiencia el Dasein a partir 
de este preguntar radical. En el existir, se ve en la forma como el Dasein 
interpreta esa relación ontológica con el mundo: 

Lo anterior significa que el análisis ha de remitirse al modo 
de ser según el cual estamos en el mundo de un modo 
cotidiano o, en palabras de Heidegger, con las cosas «a la 
mano» (Zuhandenheit), siendo e interactuando con ellas, y 
no desde una actitud teorética, la cual deformaría nuestro 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



86

objeto de estudio por fundarse en la actitud que Heidegger 
denomina estar «ante» (vor) las cosas «(Vorhandenheit)». 
Esta última perspectiva marcaría una distancia entre las 
cosas y nosotros, de ahí la preposición «ante», que apunta 
ya a una cierta actitud teórica, frente a la originaria «a la 
mano» (Zuhandenheit). Habría que ir, en definitiva, «a las 
cosas mismas» sin imponerles prejuicios o clichés de ningún 
tipo, de ahí que la cuestión del método y el recto acceso 
se tornen puntos decisivos (Expósito Ropero, 2017, p. 64).  

La posibilidad de interpretación radical al mirar algo y el determinar 
activo a la vista en cuanto a cómo se configura supone tener de 
antemano lo que es y lo que no es. Ese tipo de postura se aleja del 
esquema sujeto-objeto, en que se entiende la experiencia bajo la postura 
del conocimiento, en contraposición a la mirada fenomenológica, 
que comprende la experiencia como vivencia y existencia, incluso, 
acentuando esta diferencia puede rastrearse que: 

(...) Heidegger, siguiendo a Husserl, descarta el criterio 
«género/especie», entendido como eje metodológico del 
funcionamiento de las  ciencias  empíricas,  para  poder  
acceder  al  «algo  originario»  o  preteórico;  e)  en  el  último 
parágrafo cerraremos el artículo sobre la elaboración por 
parte de Heidegger de una filosofía fenomenológica como 
ciencia preteórica de la «vivencia (Erlebnis)», fun-dada en 
el distinto uso del parágrafo 24 de las Ideas de Husserl, es 
decir, en la intuición hermenéutica (Petrella, 2023, p. 272). 

Para el esquema del sujeto-objeto, el centro está en la conciencia del yo 
pienso, que tiene enfrente a los objetos de la naturaleza; se determina 
que la percepción establece las posibilidades de relación en las cuales el 
sujeto, previo a esa construcción, define la manera en que los objetos se 
conocen. Este esquema se configura a partir de la historia tradicional, 
bajo los productos que identifican en un principio al sujeto aislado del 
mundo como una manera en que solamente puede constatar lo que se 
entiende por la ciencia y el modo como se investigan los objetos de la 
experiencia. Sin embargo, cabe mencionar que, tanto para la teoría del 
conocimiento como para la perspectiva fenomenológica de Heidegger, 
la experiencia se presenta como una condición de acceso al mundo. 
Según Waldenfels (2017), el matiz radica en que este concepto adquiere 
una perspectiva más amplia en la reflexión fenomenológica de Husserl 
y Heidegger:

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



87

Hablo de “caminos” como lo hace Husserl de vez en 
cuando y como Heidegger recomienda con todo detalle, 
para retornar al significado inicial de la palabra griega 
methodos. Se requiere de un camino en la experiencia, porque 
la experiencia es algo que bien es verdad que nosotros 
conocemos, pero no entendemos en significado propio. 
Esto es válido por ejemplo para el acontecimiento, para 
todos familiar, del nacimiento, que pierde su simplicidad 
cuando preguntamos por él expresamente. Descubrimos 
allí una anterioridad particular una vida que brota, los 
ingredientes de otros, traumas tempranos, la recepción 
como niño natural o adoptado, revestimientos narrativos, y 
en todo descubrimos un yo que siempre conserva los rasgos 
de un Lo Es (Waldenlfels, 2017 p. 416).

En su texto Problemas fundamentales de la fenomenología, Husserl (1994) 
establece que la validez de sus verdades siempre es independiente 
de todas las verdades de las ciencias positivas. Para esto, Husserl 
plantea que desde la aritmética se extraen consecuencias a partir de las 
proposiciones ganadas de manera comprensible e independientemente 
de los axiomas, pero esta verdad no está fuera de ellos, porque es una 
verdad formal (Husserl, 1994). Sin embargo, es pertinente cuestionarse 
sobre las verdades lógicas y las formalidades objetivas que no han 
sido abordadas por la fenomenología. Que sean positivas no significa 
únicamente que se las comprenda usualmente como vinculadas a 
positividades, sino que efectivamente pueden siempre comprender 
algo. Este algo es lo juzgable, lo concordante a lo idéntico, y el referir 
eso a una ontología formal en tanto no han surgido de una actitud 
fenomenológica, pues no se ha dejado de lado aquello que agrega la 
conciencia y que puede suprimir la lógica posible de las premisas. 
Heidegger terminará por alejarse de esta misma postura: 

En la fenomenología de Husserl, el concepto de epojé se 
redefine de una manera más radical, como un cambio 
fundamental de actitud no sólo respecto al conocimiento y a 
las teorías ya existentes, (lo que se aparenta a la suspensión 
del juicio) sino también frente a la realidad misma, cambio 
de actitud que Husserl describe con las imágenes de de 
poner entre paréntesis la existencia del mundo y de los 
sujetos y objetos reales para quedarse únicamente con 
la experiencia de la conciencia pura, analizable por un 
observador desinteresado, lo que Heidegger, asistente 
y discípulo de Husserl a partir de 1918, terminaría 
por rechazar para orientar la fenomenología hacia la 
hermenéutica (León, 2009, p-269). 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



88

El tránsito desde la fenomenología de Husserl hacia la 
hermenéutica del Dasein

¿Por lo tanto, si se pregunta en qué medida las constataciones 
fenomenológicas y ontológicas son independientes entre sí, o hasta 
qué punto son verdades sobre la subjetividad pura y las verdades 
objetivas, significa o puede significar que existe la independencia 
entre las constataciones fenomenológicas y ontológicas? La respuesta, 
en palabras de Husserl, muestra que evidentemente hay una cierta 
dependencia que parte de la cosa que existe realmente y que se 
constituye en un saber cuyos juicios son verdaderos y cuya validez 
descansa en la experiencia. Es aquí donde la palabra aparece para 
establecer que se puede intuir un suelo de estructuras experienciales, 
a priori, en relación con lo que el intérprete puede dar cuenta desde lo 
ya interpretado de un posible experienciar. Si se juzga sobre cosas, se 
formulan juicios positivos:

mitos juicios acerca de cómo son esas cosas, y juicios 
existenciales de estilo positivo; si juzgo que tales cosas se 
encuentran (que hay esas cosas) respecto a este o aquel 
tiempo, en estos o aquellos lugares del mundo naturalmente 
no juzgo solo sujetos que estarían y sobre su conciencia 
experiencial o de cualquier otro tipo, es decir, no juzgo de 
modo puro sobre dicha conciencia en tanto tiene experiencia 
de esas cosas (Husserl,1994, p. 158).

Esta forma de juzgar bajo la idea de la vivencia separa a Husserl de 
la posición psicológica, pues el experienciar y el pensar humano por 
las cosas permite vislumbrar a la experiencia como una posibilidad 
de positividad. Sin embargo, es posible experienciar las cosas como 
propias y también determinar que tenemos una experiencia en 
común; y sobre esta experiencia, las cosas posibles: cómo son, dónde y 
cuándo existen, y cómo se han transformado, lo cual ha determinado 
causalmente otras. En la actitud dirigida hacia las posibilidades, se 
trata entonces, de establecer cómo dichas cosas se determinan como 
posibilidades, es decir, como pensables.

No obstante, este planteamiento no se limita a cuestionar el ser de las 
cosas, sino que también implica un juicio objetivo sobre la objetividad, 
ya sea simple o inexistente, que se encuentra implícita en la temática 
de la epojé. En este contexto, es posible indagar sobre una temática pura 
de la subjetividad, en la que se tiene experiencia de un objeto específico 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



89

o, en términos más generales, de las cosas en sí. Así, se puede afirmar 
que, en esta evidencia, se presentan verdades que siempre pueden ser 
confirmadas.

La tematización no se confronta con una verdad empírica, óntica 
u ontológica si se adopta una actitud natural que ignore la verdad 
fenomenológica. Puede que se juzgue esto como algo falso respecto a 
una manera de constatar una evidencia que no obedece a cuestiones 
positivas, pero hay que recordar que la experiencia óntica, objetiva y 
positiva es un tránsito de la experiencia o evidencia fenomenológicas, 
que choca de algún modo con lo fenomenológicamente experienciado. 
Ambos juicios y conocimientos son independientes, pero eso no 
significa que las verdades en ambos lados tengan entre sí una posición 
contraria.

Mientras se juzgue de manera fenomenológica, se abre el universo, 
la subjetividad pura y, según las realidades y posibilidades, se tiene 
siempre como permanente una experiencia del mundo y, eventualmente, 
también la vida al natural, las positividades ideales que ejercen como 
evidencia matemática o de cualquier otro tipo de ontologización. 
La fenomenología parte de considerar a la vida también desde su 
experiencia y no de simplificar desde el juicio logicista, sino de hacer 
valer otra expresión, en la medida en que las experiencias positivas, 
como los juicios y demás actos de conciencia positiva, no son más que 
actos singulares, aspectos infinitos del ser que compone el campo de 
las verdades positivas como verdades existentes.

Lo que se comprueba con el juicio de verdad es que, al preguntar 
por su fundamento, se puede retornar a encontrarlo, y esto se ve 
en la transformación a través de la epojé. Se trata del mismo juicio, 
de la experiencia, del mismo teorizar que modifica su práctica y 
conserva el contenido sin renunciar al sentido, y a esa actualización 
exclusiva respecto a la situación de quien lo vivencia. Husserl, como 
la subjetividad que conoce verdades, atiende a una experiencia que 
reflexiona y verifica a través de una fundamentación que permite 
expresar lo que se vive. Esta vivencia de la evidencia no solo emite 
juicios generales, sino que también se apropia del ser verdadero. Para 
Husserl, la esfera de la subjetividad implica una experiencia válida que 
posibilita la constitución del sentido. Esta experiencia del sentido no 
se reduce a un mero registro de datos, pues la experiencia subjetiva 
implica una interpretación:

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



90

Experiencia es siempre interpretación. La silla, la mesa, el 
aula y el resto de las cosas con las que nos encontramos, 
pragmata, son competencias del entender y del interpretar, 
no de la mera recepción. Lo cual no significa que sean 
nuestras creaciones. Más bien al contrario: la comprensión 
a pesar de que no es una recepción pasiva es comprensión 
de algo que es, es comprensión precisamente porque es 
comprensión de un cierto ente. Todas estas estructuras son 
estructuras de nuestras relaciones con el ser, de nuestra 
comprensión del ser, a partir de cuyo fundamento y solo a 
partir de él nos podemos encontrar con los entes, ya se trate 
de entes otros o propios, distintos o semejantes a nosotros 
mismos (Patocka, 2005, p.188). 

Lo anterior nos invita a reconsiderar la forma en que interactuamos 
con nuestro mundo circundante. Al ver la experiencia como 
interpretación, se destaca la importancia de cada individuo, quien 
aporta su propio contexto y entendimiento a la experiencia, lo que la 
hace única y multifacética. Al interpretar los objetos y las situaciones, 
también estamos influidos por nuestras experiencias pasadas, por la 
cultura y la sociedad. Esto significa que la comprensión es un proceso 
social y compartido, lo que podría llevar a diferentes interpretaciones 
de la misma experiencia, dependiendo de las perspectivas de cada 
individuo.

Recordemos que, al hablar de actitud fenomenológica, es necesario 
entender que la epojé es un poner entre paréntesis la actitud natural 
que observa de manera ingenua la realidad dada. Mediante la epojé, 
incluso se interpelan los hábitos y el mundo conocido o predado, con el 
fin de comprender la esencia o estructura de un fenómeno en el mundo 
circundante; esto es, ir a las cosas mismas. Esta actitud fenomenológica 
interpela el mundo “ya familiarizado con lo ente” (Heidegger, 2023, 
p. 99). En ese sentido, Heidegger se apoya en la fenomenología de 
Husserl para poner entre paréntesis lo que se ha aprendido, incluidas 
las tradiciones, lo que posteriormente se ve reflejado en la demolición 
ontológica que Heidegger (2023) desarrolla en el parágrafo 6 de Ser 
y tiempo, puesto que la tradición encubre y “obstruye el acceso a las 
fuentes originarias de donde fueron tomados, en forma parcialmente 
auténtica, las categorías y los conceptos que nos han sido transmitidos” 
(p. 42).

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



91

El ámbito de los objetos abre una comprensión fenomenológica en el 
Dasein, en el modo en que los útiles empleados en la vida cotidiana 
dejan ver una experiencia, es decir, un trato con el mundo. De esta 
forma, para Heidegger: 

 
El ámbito de objetos que presta el sentido originario del ser 
es el de los objetos producidos, el de los útiles empleados en 
el trato cotidiano [con el mundo]. Así, pues, el horizonte al 
que tiende la experiencia originaria del ser no se asienta en 
el ámbito ontológico de las cosas concebidas a la manera de 
un objeto que se aprehende teoréticamente en su contenido 
real, sino que remite al mundo que comparece en el trato 
de la producción, de la ejecución y del uso de los objetos 
producidos. Aquello que ha sido finalizado en la actividad 
del trato productivo (Poiesis), aquello que está a la mano 
y disponible para una eventual utilización: esto es lo que 
propiamente es. Ser significa ser-producido y, en cuanto 
producido, en cuanto algo que resulta significativo para el 
trato, también significa estar-disponible (Heidegger, 2002, 
p. 57).

Al hablar de una experiencia fundamental, Heidegger la relaciona 
con una dimensión ontológica que facilita el acceso al verdadero 
motivo que origina la ontología aristotélica. Así, el ámbito del ser se 
relaciona con las maneras y perspectivas en que se articula el ser. Si la 
investigación tiene por objeto un experienciar, este se desarrolla en su 
carácter ontológico, y al mismo tiempo, incluye de manera previa un 
movimiento co-dado que posibilita el acceso al verdadero motivo que 
origina la ontología aristotélica.

Precisamente en la Física de Aristóteles, la interpretación como 
fenómeno pleno debe interpretarse en relación con su objeto, el modo 
en que este se aborda en la práctica de la investigación. En relación 
con la experiencia fundamental, en la que el objeto viene predado 
como punto de partida, la investigación se vincula con la actividad 
constituida de la puesta en marcha. Esto se refiere al modo concreto 
de nombrar y articular conceptualmente el objeto. De esa manera, 
el sentido ontológico se extrae de la experiencia fundamental del 
objeto. El horizonte al que tiende la experiencia originaria del ser no 
se asienta en el ámbito ontológico de las cosas concebidas a la manera 
de un objeto que se aprende teóricamente en su contenido real, sino 
que, para Heidegger, remite al mundo que comparece en el trato de la 
producción, de la ejecución y del uso de los objetos producidos.

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



92

Que el yo sea determinado por la poiesis, es decir, por lo que está a la mano 
y disponible para una eventual utilización; esto es, en sentido estricto, 
aquello que propiamente es. Ser producido resulta significativo, pues 
implica no estar disponible en tanto objeto de circunspección. Esto 
puede rastrearse en los libros A y B de la Física de Aristóteles. 

Heidegger interpreta que la experiencia fundamental es la base de 
la investigación que determina el modo de la donación del objeto. 
La experiencia parece mostrar la perspectiva en la que se configura 
y las categorías explicativas que surgen del análisis orientado de esa 
manera. Es la experiencia práctica de la vida, recuperada a partir 
de la destrucción histórica. Con base en lo anterior, Escudero (2016) 
establece que el tema de la verdad que ocupa la filosofía se vincula con 
la experiencia fáctica de la vida humana y no tanto con el problema de 
las concepciones del mundo.

En los Prolegómenos para una historia del concepto de tiempo, Heidegger 
(2006) habla del término de experiencia como un suelo que modifica el 
modo de acceso originario con miras a aquello por lo que se pregunta. 
Es la carne de la que depende. En el parágrafo 17, el concebir lo que 
es propio y verdadero para la elaboración de la pregunta depende de 
lo más originariamente que se lo experimente en la relación del ser 
con el modo en que se lo comprenda ontológicamente. Cuanto más 
se logre sustraer los prejuicios y se tome a esta experiencia por ella 
misma. Aquello por lo que se pregunta incluye en Heidegger una 
relación con el logos y la experiencia griega, que se experimenta con 
la idea no de revivir la pregunta, sino de repensar la cuestión acerca 
de lo que el ser es, en la misma experiencia de su preguntar, en cuanto 
se experimenta aquello que no logra hallar una estructura que fije la 
pregunta. Experimentar y explicar el propio experimentar, explicitar 
ese ente que somos nosotros mismos, y que, por lo que hace a su modo, 
se da lo que es lo más lejano y lo que logra capturar las estructuras 
del propio fenómeno. En cierta manera, ya venía ya preparada por 
la filosofía griega, pues en ella –aunque no se llegó al extremo de la 
materialización– se experimentó el mundo, conforme a un rasgo 
natural del conocer: como prágmata, es decir, como aquello con lo que 
el quehacer tiene que ver (Heidegger, 2006).

Esta experiencia que reclama aquí Heidegger es una diferenciación entre 
el experimentar ónticamente de un modo que es claro ontológicamente 
y que no tiene por qué quedar claro. Esto significa que el mundo no 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



93

se experimenta de la manera en que algo se cree saber, sino en la que 
el Dasein se experimenta en su constitución más elemental del ser, a 
saber, en cuanto este-siendo-en-el-mundo, él mismo en su experiencia 
como ente que descubre aquello con lo que está en relación. Pues esta 
experiencia descubre siempre en relación, y no es desfigurada por 
teoría alguna del conocimiento. Heidegger piensa una totalidad en la 
experiencia del mundo, no como una mente aislada del mundo que 
tiene necesariamente que saltar del cogito al sum constantemente para 
evidenciar lo que es. Es por ello por lo que propone el ser-en-el-mundo 
como existenciario que desocultar esta relación: 

Según el autor de Ser y tiempo, lo decisivo en toda 
experiencia de lo cor-poral (Erfahrung des Leiblichen) es 
su constitución existencial o mundana. Por eso, lo que se 
precisa es un desarrollo suficiente de la constitución del 
existir (Dasein) como ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein)9, 
especialmente de algunos de sus fenómenos ontológicos 
constitutivos (Rodríguez, 2019, p. 191). 

En esta misma línea resulta pertinente recordar la interpretación que 
ofrece Gaos (1993) en su traducción y glosa de Ser y tiempo, cuando 
subraya que incluso en su forma vulgar, la experiencia del tiempo 
remite a una estructura ontológica más profunda del Dasein. Gaos 
(1993) señala que:

El hablar del pasar del tiempo da expresión a esta 
'experiencia': el tiempo no se deja detener. Esta 'experiencia' 
sólo es posible a su vez sobre la base de un querer detener el 
tiempo […] El estar a la expectativa olvidando y presentando 
de la existencia impropia es la condición de posibilidad de 
la vulgar experiencia del pasar del tiempo (p.113).

Esta observación permite entrever que incluso las formas impropias 
o cotidianas de experimentar el tiempo —como el "pasar" de los 
momentos— descansan sobre una comprensión existencial más 
originaria. El Dasein, en su modo impropio de ser, olvida los instantes 
que se deslizan y vive a la expectativa de los "ahoras" presentes, lo 
que constituye una forma de experiencia que, aunque encubridora, 
testimonia una estructura temporal previa. Así, la experiencia del 
tiempo se revela como un fenómeno ontológico fundado en la 
temporalidad del ser-ahí, y no como un simple registro subjetivo o 
psicológico del cambio. 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



94

Por eso recurre al concepto de logos para establecer que es el señalar 
como experiencia que descubre y que hace que veamos lo que debemos 
experimentar. De ahí que no vea un sujeto aislado de sensibilidad 
que no logra entender ni orientarse en su mundo. Es por eso que el 
Dasein experimenta encontrarse en el mundo, el pasar de un discurso 
vinculado con una experiencia natural e ingenua del mundo a un 
discurso de una experiencia primaria, en cuanto modo de ser del 
Dasein. Pero esa esclerosis del estar interpretado se acentúa aún más, 
dado que todo discurso comunicado es, a la vez, discurso expresado; y 
aquello que en tal expresión se manifiesta del estar interpretado –que 
no es otra cosa que el lenguaje– está sometido a procesos de formación 
deterioro. El lenguaje, por tanto, comparte el modo de ser del Dasein 
(Heidegger, 2006). 

La facticidad del Dasein es algo que puede experimentar, y esto es una 
experiencia originaria, pues es la angustia la que le permite llegar a 
esto. La facticidad es su propio aquí y su propio en cuanto le presenta 
la mundanidad en cuanto con el estar-siendo-en-ella. Heidegger 
(2006) establece entonces que la angustia, como estado de ánimo, 
es por antonomasia la experiencia del ser. La experiencia, desde la 
interpretación de Heidegger, es lo que refiere a la posibilidad de la 
búsqueda de su ser más propio.

Heidegger, en su texto ¿Qué es la filosofía?, afirma que el lenguaje 
ordinario, en su representación, se distancia del concepto de experiencia 
del lenguaje griego. Solo bajo la interpretación del logos y del légein es 
posible aproximarse mediante el diálogo y no la recreación que remite 
a un co-responder. Es decir, implica un estar y comprender en relación.

Pero, sobre todo, la actual representación del lenguaje 
está lo más alejada posible de la experiencia griega del 
lenguaje. La esencia del lenguaje se manifiesta a los griegos 
como λόγος. Sin embargo, ¿qué significa λόγος y λέγειν? Sólo 
hoy, a través de las diversas interpretaciones del λόγος, 
comenzamos lentamente a penetrar con la mirada en su 
esencia originariamente griega (Heidegger, 2004, p. 24).

Lenguaje, logos y experiencia del ser en la cotidianidad

La manera en que se entiende y utiliza el lenguaje hoy en día se 
distancia significativamente de la comprensión que los griegos tenían 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



95

del mismo. Esto implica una pérdida de la profundidad y el significado 
que el lenguaje tenía en su contexto original. Por este motivo, Escudero 
(2009), en El lenguaje de Heidegger: diccionario filosófico 1912-1927, cita 
a la experiencia como un modo de descubrir: “Erfahrung remite más 
al hecho de aprender o descubrir algo a partir del mundo exterior, 
mientras que Erlebnis indica una experiencia con un intenso afecto 
sobre la vida interior de uno” (p. 80).

En contraste, Erlebnis se centra en las vivencias que generan un profundo 
impacto emocional en la vida interior del individuo. Este concepto 
pone de relieve la subjetividad y la conexión emocional inherente a las 
experiencias, sugiriendo que el conocimiento no es únicamente una 
cuestión de datos externos, sino que también está influenciado por las 
emociones y la existencia personal.

Esto concuerda con la experiencia que hace el ser humano 
de sí mismo: normalmente no experimenta lo general y lo 
individual como contrarios que en él subsistan; antes bien, 
lo propio para él lo experimenta justamente como necesario 
y general sin que por ello se sienta determinado ajenamente 
(Gutiérrez, 2009, p. 205). 

La experiencia, tal como se comprende en Ser y tiempo, se articula desde 
el factum del Dasein, en consonancia con la crítica heideggeriana a la 
tradición que separa sujeto y objeto. A partir de Ser y tiempo, se puede 
plantear, una persecución de este concepto, que no aparece como 
existenciario, sino como posibilitador en algunos pasajes de la obra. 
En el parágrafo 3 de Ser y tiempo aparece por primera vez la palabra 
experiencia acompañada del término interpretación. Se emplea para 
definir aquella región precientífica en la que se gana el dominio del ser, 
lo que permitirá definir lo esencial en los conceptos fundamentales, para 
contraponerlos a la manera en que se ha tematizado el conocimiento a 
partir de manuales y cuestionamientos ya fijados. 

De hecho, no es casual que durante la primera etapa docente 
de Martin Heidegger en la Universidad de Friburgo (1919-
1923) la noción de experiencia adquiriese un protagonismo 
inusitado, sobre todo si lo comparamos con sus escasas 
apariciones en Ser y tiempo. La filosofía, nos dirá en las 
lecciones del semestre de invierno (WS) de 1920/21, brota 
siempre de la «experiencia fáctica de la vida» (faktische 
Lebenserfahrung). Así es como frente al empirismo, el 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



96

neokantismo y la teoría del conocimiento que se desprende 
de la fenomenología, la experiencia que surge de nuestro 
trato familiar con el mundo se convierte en el nuevo punto 
de partida de la filosofía (Garcés Ferrer, 2018, p. 440). 

Los conceptos fundamentales surgen precisamente de esa experiencia 
precientífica, y es esta primera apertura la que da acceso a lo propio, 
respecto a las estructuras fundamentales del ser. En el parágrafo 6, acerca 
de la destrucción de la historia de la ontología, la palabra experiencia 
surge como un suelo originario desde el cual es posible alcanzar las 
primeras determinaciones del ser, que serán, en adelante, decisivas 
dada la destrucción ontológica. En el parágrafo 17, la experiencia 
aparece como un acceso a las cosas y a su determinación frente a un 
inmediato hallazgo de una multiplicidad de sentidos indeterminada y 
útil.

Pero es en el parágrafo 21, donde la experiencia entra en discusión 
respecto a una manera de separarse de la diferencia sujeto-objeto.

En lo recordado tengo experiencia de un fragmento de la 
comprensibilidad de mí mismo (de que en ello se «expresa» 
el sí-mismo), pero sin una ordenación expresa u objetiva. 
No necesito reflexionar sobre mí; no necesito referirla a algo.

1. 	 El sentido de relación del tenerme en ello (comprender),
2. 	 el sentido del si-mismo — nexo de significatividad que señala a la 

estructura de la situación;
	 [ad-1) aclarar más la comprensión; su conformación como actitud 

fundamental
	 ad-2) aclarar con más detalle el concepto de situación — la 

conformación de esta como clase de objetos]
3. 	 vida y mundo del sí-mismo: relaciones de significatividad en un 

conjunto (complejo) relacional;
4. 	 Enfatización de la comprensión — motivo — tendencia (cf. 

la anotación titulada «Comprensión»); expresión de nexos de 
vivencias— relaciones del sí-mismo hacia comprensibilidades; 
vivir en el asunto. Dirección del modo de estar afectado (-este 
vivenciar el sentido) por significatividades para un sí-mismo en 
situaciones; esfera de la comprensibilidad [187] (inclusión de la 
forma originaria de la «auto suficiencia»): vivir la vida, ganar 
— apoderarse — perder la vida;

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



97

5. 	 No exagerar la acentuación del yo, dejarla de lado — genético-
expresivamente — a l dejarla de lado, más cerca del origen;

6. 	 En general, nexo de expresión genético entre situaciones 
actuales fácticas; vida histórica; protohistoria, la vida en y para 
sí;

7. 	 «Análogamente» para la situación y todas las unidades 
relaciónales constitutivas (Heidegger, 2014, p. 196-197).

En la cita preliminar, se ofrece un análisis complejo de la experiencia 
personal y su relación con la comprensión de uno mismo. La mención 
de que en la memoria se tiene una experiencia inconclusa de uno 
mismo sugiere que la autocomprensión es un proceso continuo y no 
lineal. La comprensión no se presenta como una imagen completa, sino 
como un compuesto de experiencias que nos permiten intuir quiénes 
somos. La insistencia en vivir la vida para comprenderla remite a 
una visión más dinámica que la estática ontología cartesiana. La 
hermenéutica pone de relieve que la comprensión es una experiencia 
vivida, donde la subjetividad se entrelaza con el mundo en un proceso 
de interpretación constante. La discusión hermenéutica de la ontología 
cartesiana permite destacar cómo la comprensión de uno mismo y del 
mundo se configura en un proceso dinámico, relacional y contextual, en 
contraposición a la visión dualista y estática del sujeto cartesiano. Esta 
conexión resalta la riqueza de la experiencia humana y la complejidad 
del conocimiento, invitando a una reflexión más profunda sobre la 
identidad y la realidad. En él, la discusión hermenéutica de la ontología 
cartesiana del mundo nos habla de la manera en que la experiencia de 
la dureza y de la resistencia, en la descripción de Descartes, resulta 
clara en su modo propio de ser, lo que se muestra en la sensibilidad y, 
con mayor razón, se determina ese modo de ser. Nos habla de la dureza 
del sentido fenoménico experimentado en sí mismo y determinable en 
esa experiencia.

Recién entonces, el concepto de experiencia, con una interpretación de 
la dureza que se extingue en la percepción de la posibilidad de captar 
el ser en el ente que comparece en esa percepción, es decir, considera 
que, en esta primera descripción cartesiana, la percepción se convierte 
en una yuxtaposición de las cosas, que están ahí y que son extensas. 
Sin embargo, Heidegger advierte que ni la duración ni la resistencia se 
muestran en absoluto si hay un ente que tenga el modo de ser Dasein 
o, por lo menos, el de un viviente. De esa manera, la crítica en la que 
Descartes interpreta el ser de Dasein cae en la manera de considerarla 
extensa, es decir, como sustancia. Terminada esta crítica, es posible ver 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



98

a la experiencia no desde un tomarse de manera vulgar, sino referirse 
a la experiencia a la manera de la prefenomenología, que muestra el 
ente como una cosa, que no es comprensible por medio de la simple 
sociedad.

Por tal motivo, este concepto sirve entonces para apelar a lo 
ontológico. Hasta aquí, se tiene una experiencia ingenua de lo cósico 
y una experiencia que es capaz de mostrar, mediante la interpretación 
fenomenológica, la manera en que se accede a la experiencia originaria 
de este fenómeno. Esto quiere decir que la experiencia cotidiana 
circunmundana no es capaz de mostrar al Dasein de manera adecuada.

Para Heidegger, es importante señalar que la estructura ontológica 
del Dasein se deriva de la comprensión del ser, siendo este abierto a 
partir de la disposición afectiva y el comprender que constituyen el 
modo de ser de este análisis de acceso. En el parágrafo 43, Heidegger 
utiliza la palabra experiencia como un estar en el tiempo de las 
representaciones, lo cual originariamente es algo cambiante en sí 
mismo y algo permanentemente fuera de la experiencia del Dasein, 
apelando a la lectura kantiana sobre la prueba de lo temporal. Aquí, 
critica la idea de una experiencia interna, diciendo que el idealismo 
problemático sostiene la demostración de la experiencia de manera 
automática y conforme con la conciencia filosófica. Sin embargo, esto 
no es suficiente. Define entonces la experiencia ontológica existencial 
como opuesta al idealismo, pues la experiencia busca hacer frente a 
la apertura de toda remisión de significatividad y considera que la 
experiencia de la resistencia, es decir, el descubrimiento de lo resistente, 
solo es posible sobre la base de la aperturidad del mundo.

En este contexto, la experiencia y la resistencia solo están determinadas 
fácticamente por la dirección del descubrimiento del ente que hace 
frente dentro del mundo. La suma de estas experiencias, para el filósofo 
alemán, no conduce a una apertura del mundo, sino que presupone 
que es precisamente una manera de hacer visible que el estar en el 
mundo es lo que sostiene la posibilidad ontológica. Esto aparece en el 
parágrafo 44, literal B, al hablar sobre la importancia de entender que 
el Dasein no necesita colocarse ante el ente mismo, en una experiencia 
originaria, para quedar envuelto hacia este.

En el parágrafo 47 se dice que el Dasein puede lograr, por su 
comentario a otros, una experiencia de la muerte. Heidegger habla de 
la tematización de otras doctrinas sobre la complejidad de la idea de 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



99

dar con la experiencia propia y ajena, lo que  remite a su posible ser y 
su correlativo no-ser. Hasta aquí es posible tener un indicio de lo que 
terminará ligando en el encuentro de la comprensión de la llamada 
y la culpa. El parágrafo 58, apartado que establece la experiencia de 
la conciencia como una apelación y una llamada de deuda. También 
se habla de las diferentes experiencias e interpretaciones que plantean 
la conciencia y que podrían concebirse desde la existencia, pues es la 
comprensión vulgar de la conciencia la que delimita el acceso a esa 
etapa de interpretación del poder ser propio.

Experiencias límite: muerte, culpa y conciencia

Para ello, es necesario vincular la experiencia cotidiana de la conciencia 
con el análisis ontológico. Se habla de la experiencia como un saber, 
como una experiencia, y de la conciencia que termina en culpabilidad. 
Se aborda la experiencia de lo que no emerge como llamada y de 
la experiencia a modo de llamada, que permite, y aquí radica la 
diferencia, entre el lenguaje y la experiencia natural, y la experiencia 
originaria. Un acceso que permite ver que la experiencia apunta hacia 
lo significativo, lo que interpela, mostrando un acercamiento en el 
que se intenta explicar que incluso la conciencia del Dasein cotidiano 
tiene experiencia de conciencia. Nos pregunta por qué la experiencia 
tiene una manera de considerar distintas relaciones de la experiencia, 
acordes con las ciencias y los saberes. Tenemos la experiencia a modo 
de amonestadora, que, en la manera cotidiana, tiene por definición 
una conciencia que imita y despierta. Heidegger siempre intenta 
mostrar que la experiencia cotidiana conoce una única instancia de 
interpretación, y que se justifica planteando una pregunta que evalúe 
esa experiencia de la conciencia y permita, mediante este análisis, 
hacerlo más claro en su forma propia.

La experiencia, hasta donde se ha establecido, obedece a cuestiones 
de un verdadero acceso, de una manera de dejar que sea el propio 
fenómeno el que permita acceder.

En el caso, por ejemplo, de la experiencia cotidiana del tiempo, donde 
se sale de la experiencia del faltar, hablando de un modo efectivo el 
presente. Heidegger termina por analizar los distintos fenómenos 
para mostrar las condiciones que enfatiza la experiencia vulgar y la 
imposibilidad de comprender el modo en que se presenta. Así, resulta 
la búsqueda de filósofos como Kant y Hegel, quienes abordan la 
interpretación vulgar del tiempo. 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



100

La historia es dinámica, según Heidegger, por ello tanto 
en nuestra dimensión individual como personal, los 
hechos o los acontecimientos del pasado están presentes 
en nuestra existencia individual o colectiva. No se trata 
aquí de un determinismo, sino que de una realidad que es 
innegable: nos toca vivir en una época de la humanidad, 
respondemos a ciertos parámetros culturales, hablamos 
un idioma especifico, tenemos alguna ciencia, etc. (Muñoz, 
2016, p. 277).

La historia influye en nuestra existencia, mientras que en Ser y tiempo, 
Heidegger (1927/2003) profundiza en la naturaleza de la experiencia 
y su conexión con el ser. Juntas, estas ideas subrayan que, aunque 
estamos inmersos en un contexto histórico que nos moldea, tenemos 
la capacidad de interpretar, comprender y actuar en nuestro entorno. 
La dinámica de la historia y la naturaleza activa de la experiencia nos 
permiten vivir de manera auténtica en el presente, en diálogo constante 
con el pasado y en proyección hacia el futuro.

El concepto de experiencia, entonces, en Ser y tiempo se despliega 
bajo una profunda crítica a las interpretaciones tradicionales del 
conocimiento y de la ontología. No es una ontología en el sentido 
metafísico, sino una ontología fenomenológica radicalmente distinta, 
desde la que el objeto es la cosa misma y quien va a determinar, de 
algún modo, la experiencia y la manera de acceso a esa estructura del 
ser. La experiencia, pues, se presenta como un acceso originario al 
ser que va más allá de categorías, como las de la filosofía tradicional, 
como la cartesiana, que limitan la comprensión del Dasein como mera 
sustancia extensiva.

Esa experiencia sugiere no un simple conjunto de percepciones 
acumuladas, sino la búsqueda de lo esencial del ser, donde la 
interpretación juega un papel crucial. Esa experiencia es precientífica 
y permite a los individuos conectar con las estructuras fundamentales 
del ser, ofreciendo la base para entender conceptos que ignoran las 
dimensiones afectivas y comprensivas que constituyen la existencia 
humana. Así, la experiencia no puede reducirse a una simple posición 
de entidades; más bien, debe considerarse como el modo de aparecer, 
el modo de acceso, la manera en la que se implica el aparecer y cómo 
se reconoce, proponiendo una vinculación con lo propio, lo temporal, 
la apertura, la comprensión y la misma génesis de la apertura de la 
verdad, como experiencia griega que implica el descubrimiento en la 
interacción con aquello que se piensa.

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



101

La experiencia, pues, se convierte en un puente de comprensión entre 
la conciencia y la culpa, no como un fenómeno aislado, sino como 
una constante relación del ser y la existencia que emerge del estar 
en el mundo. Es por eso que Heidegger diferencia estas experiencias 
vulgares y, a partir de las experiencias cotidianas, deduce aquella 
experiencia originaria que le permite revelar más profundamente 
significados ocultos, los cuales limitan las interpretaciones solo por 
su acceso inadecuado a la verdad del ser. Entonces, el concepto de 
experiencia en Heidegger requiere una interpretación que vaya más 
allá de lo perceptivo y confiere en su esencia un proceso de apertura al 
ser mediado por el estar en el mundo de la temporalidad y la relación 
con el mundo, que invitan a una comprensión más profunda del existir 
del Dasein.

La definición de experiencia se centra en la relación entre el Dasein y 
su ser en el mundo. En este documento se propone un concepto de 
experiencia que no se suscribe simplemente a un acto de conocimiento 
aislado, sino a una forma de acceso intrínsecamente vinculada al 
contexto y a la forma en que el Dasein se relaciona con el entorno. 
La experiencia, pues, suscribe un suelo que transforma y plantea la 
pregunta sobre el ser. Esto implica el modo en que se experimenta algo, 
lo que afecta directamente a cómo se comprende y se pregunta sobre 
el ser, además de implicar un matiz ontológico, lo que significa reflejar 
la esencia del ser mismo, en lugar de un mero conocimiento objetivo. 
Se enfatiza, entonces, que la experiencia es un acto que se realiza en 
relación mas no en aislamiento.

Heidegger distingue, pues, entre experimentar óntico y ontológico, 
sugiriendo que la verdadera experiencia se encuentra en la búsqueda 
del comprender el ser en su totalidad. Así, la angustia se presenta 
como el acceso clave a la experiencia, permitiendo confrontar la 
propia facticidad del Dasein y, por ende, descubrir la manera de llegar 
a la experiencia del ser más propio. Es un proceso relacional en la 
búsqueda del ser y la comprensión ontológica del mundo, que busca 
las estructuras fundamentales sobre las que se han planteado las teorías 
y el conocimiento superficial. El concepto de experiencia, definido 
en Ser y tiempo, no debe entenderse como una categoría presente en 
el texto, sino como un modo de acceso que se puede extraer de las 
reflexiones del texto, figurando como una interacción compleja entre 
el Dasein y el mundo. Para Heidegger, es la experiencia la que sostiene 
y fundamenta las nociones que dan acceso a un verdadero análisis de 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



102

los existenciarios, apartándose de concepciones reduccionistas como lo 
son la percepción interna y la existencia aislada del sujeto-objeto.

En cambio, su experiencia originaria es una relación fundamental con 
un mundo persistente y cambiante que se manifiesta fuera del Dasein 
y con el que se vincula. Heidegger critica la dualidad de la experiencia 
en el concepto moderno, en el que la experiencia surge del interior del 
sujeto y no de la comprensión del estar en el tiempo y en el mundo, lo 
que significa que es una experiencia temporal y cuya percepción de 
la realidad se evidencia en el modo en que se relaciona y aparece a la 
vista en la misma experiencia al preguntar. 

Heidegger destaca en ese aspecto la experiencia del tiempo como una 
condición de la existencia de algo que se cree que permanece, pero 
que persiste para que el Dasein pueda experimentar lo temporal. Esa 
experiencia que condiciona la existencia se amplía y nutre no solo en 
las propias experiencias, sino que comprende su existencia a través de 
la relación con los otros y el conocimiento con el mundo. Esto quiere 
decir que tiene una condición ontológica y existencial que no termina 
con una acumulación de eventos y percepciones, sino que se configura 
como una relación propia de la existencia, la temporalidad y la finitud. 

Se sugiere entonces que sea la experiencia originaria y el acceso a ella 
lo que condiciona la percepción que se tiene en la interacción con el 
mundo, así como los aspectos ontológicos y existenciales, en los que 
la comprensión muestra la manera en que se constituye el modo en 
que existe el Dasein en cada caso. Heidegger sostiene que, incluso en el 
tiempo, la experiencia originaria del Dasein revela que el ser humano 
se encuentra en un constante estado de posibilidad de cambio, tanto en 
su interior como en su relación con el tiempo. Esto implica que, aunque 
hay aspectos que cambian, también hay algo constante dentro de uno 
mismo. La experiencia que menciona el filósofo se refiere a una apertura 
que permite confrontar aquello que sostiene la posibilidad ontológica, 
surgiendo del estar en el mundo en un contexto previamente abierto. 
Además, la comprensión que se deriva de estas teorías del conocimiento 
tiende a oscurecer el fenómeno originario de la experiencia. 

Heidegger muestra, al volver al concepto aristotélico de verdad, que el 
logos es la forma del ser del Dasein, que puede ser tanto descubridora 
como encubridora. Esta noción se puede relacionar con la noción de 
dianoein, en una función descubridora. Para Heidegger, la verdad se 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



103

encuentra en conexión originaria con el Dasein, que, solo en la medida 
en que la comprensión asume su forma de comprenderse, constituye la 
manera en que se abre al mundo y puede llegar a ser entendida, en la 
medida en que esta comprensión aclara lo que se descubre al estar en el 
mundo, encontrando que esta comprensión determina su ser. 

Es importante señalar que la noción de verdad y el concepto de 
experiencia se articulan en la medida en que muestran la apertura al 
mundo y la temporalidad tal como son experimentadas en el Dasein. 
Heidegger, en lugar de plantear la experiencia desde una visión del 
idealismo, sugiere una relación ontológica enraizada en el tiempo y el 
mundo. Esta idea conecta con la noción de verdad, en la que no se trata 
simplemente de una correspondencia entre un enunciado y un hecho, 
sino que revela el ser del Dasein. Así, la experiencia originaria, que 
apela a lo que es, descubre el lugar de solo las nociones preconcebidas.

Es precisamente el modo en que teje la verdad a partir de la comprensión 
de lo que es, que la experiencia se considera temporal e implica estar 
ligada a una condición cambiante, sugiriendo una interacción con el 
entorno y descubriendo que las verdades son, en la medida en que el fin 
es. Esto significa que no son fijas, sino que están condicionadas por la 
apertura del tiempo y la manera en que se comprende, manifestándose 
en un constante estar en disposición de la experiencia que se presenta. 
La comprensión, entonces, no es un simple acto cognoscitivo, sino una 
manera de relacionarse con el mundo que revela y encubre.

Al referirse, entonces, a la noción de verdad en el Dasein, se puede 
llegar a comprender aspectos del ser, pero también comprender que 
es el desvelamiento de la verdad, que se manifiesta en la medida en 
que se abre a lo que lo rodea. Solo entonces es posible hacer el análisis 
del originario, en la medida en que se ve al ser en cuanto tal y de sus 
posibilidades y modalidades. Esto ayuda a aclarar la constitución del 
Dasein y el cómo pertenece a la constitución del ser en el mundo, a lo 
que se llama comprensión.

Resulta, pues, necesario determinar que para lograr ese acceso a la 
verdad se parte de aquello que hay. Es mediante la identificación de 
esta visión del originario que se logra descubrir de manera primaria la 
manera en que se apela a la estructura, en el modo en que se apropia, 
se descubre. Se pregunta por la noción de posibilidad que despierta 
la pregunta por la experiencia en Ser y Tiempo, en la que el concepto 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



104

del logos fue revisado a la luz de la experiencia griega, del lenguaje 
que determina lo que significa el ver y el aparecer. Cabe mencionar, y 
es importante mostrar que, tal como lo conciben los griegos, este está 
ligado al concepto de experiencia.

La verdadera, en sentido griego, y más originariamente 
que el logos, es la oísteis, la simple percepción sensible de 
algo: La asisteis apunta siempre a la idea, es decir, al ente 
propiamente accesible solo por ella y para ella, como por 
ejemplo el ver a colores y en este sentido, la percepción es 
siempre verdadera (Heidegger, 2023, p. 53). 

Lo anterior significa, para Heidegger, que el ver descubre sonidos y 
el oír sonidos. Esta manera de entender la verdad, distinta a como la 
entienden los modernos en términos de adecuación y correspondencia, 
muestra el descubrir como el puro noein, es decir, la contemplación. Esto 
muestra el modo en que se presenta algo junto con la posibilidad de lo 
que lo encubre. Este sentido del concepto griego de la verdad constituye 
la base sobre la cual Heidegger aborda la noción de posibilidad. En Ser 
y Tiempo, Heidegger apela al logos, un fenómeno que remite al hacer 
visible algo en relación con su relación y proporción. Esto aclara la 
pregunta por la experiencia y la razón por la que este concepto no es 
visto de manera directa, a diferencia de otros existenciarios:

Wie wenig Descartes vermag, das in der Sinnlichkeit sich 
Zeigende in seiner eigenen Seinsart sich vorgeben zu lassen 
und diese gar zu bestimmen, das wird deutlich aus einer 
kritischen Analyse der von ihm vollzogenen Interpretation 
der Erfahrung von Härte und Widerstand (vgl. § 19). Härte 
wird als Widerstand gefaßt. Dieser aber wird so wenig 
wie Härte in einem phänomenalen Sinne verstanden, als 
etwas an ihm selbst Erfahrenes und in solcher Erfahrung 
Bestimmbares (Heidegger, 1967, p. 97). 

En los textos de Heidegger, el concepto de experiencia se aborda en un 
sentido ontológico e interpretativo. La experiencia aquí no se refiere 
simplemente a la vivencia individual o empírica, sino más bien a la 
comprensión y la interpretación del ser y del ente en el mundo. En este 
contexto, la experiencia se relaciona con la capacidad de comprender el 
ser y su relación con el ente, así como con la posibilidad de interpretar y 
revelar el significado del ser. Por lo tanto, se habla de la experiencia en 
un sentido amplio, que abarca tanto la comprensión ontológica como 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



105

la interpretación epistemológica del ser y del ente. Otra anotación 
que se muestra en estos textos es que el ser es independiente de la 
experiencia, el conocimiento y la aprehensión, mediante los cuales 
es revelado, descubierto y determinado. Sin embargo, el ser solo es 
en la comprensión del ente, a la cual pertenece algo así como una 
comprensión del ser. Por lo tanto, el ser puede ser no comprendido, 
pero nunca es completamente incomprendido. En la problemática 
ontológica, desde tiempos antiguos, se han unido ser y verdad, si no es 
que se han identificado (Heidegger, 1967). 

Heidegger esboza que el ser, en su esencia, no depende de la 
experiencia, el conocimiento o la aprehensión que los seres humanos 
puedan tener de él. Aunque el ser se nos revela o se nos descubre a 
través de estos métodos, el ser en sí mismo sigue siendo independiente 
de la capacidad humana para conocerlo. Este es un tema central en la 
filosofía de Heidegger, donde el ser no se define únicamente por su 
comprensión humana.

Seiendes ist unabhängig von Erfahrung, Kenntnis und 
Erfassen, wodurch es erschlossen, entdeckt und bestimmt 
wird. Sein aber »ist« nur im Verstehen des Seienden, zu 
dessen Sein so etwas wie Seinsverständnis gehört. Sein kann 
daher unbegriffen sein, aber es ist nie völlig unverstanden. 
In der ontologischen Problematik wurden von altersher 
Sein und Wahrheit zusammengebracht, wenn nicht gar 
identifiziert.  (Heidegger, 1967).

La interpretación de la comprensión mostró, al mismo tiempo, que 
esta se traslada inicialmente y, sobre todo, hacia la comprensión del 
"mundo" según la manera de ser de la caída. Incluso cuando no se 
trata solo de experiencia ontológica, sino de comprensión ontológica, 
la interpretación del ser inicialmente toma su orientación hacia el ser 
del ente intramundano. Heidegger emplea el concepto de experiencia 
aquí en un sentido ontológico y epistemológico, refiriéndose a la 
comprensión y la interpretación del ser y del ente en el mundo. La 
experiencia implica tanto la vivencia individual como la comprensión 
más profunda del ser y del ente, incluyendo su relación con el mundo. 
El ser es autónomo de la experiencia, el conocimiento y la aprehensión, 
mediante los cuales es revelado, descubierto y determinado. A 
excepción, el ser solo es en la comprensión del ente, a cuyo ser pertenece 
algo así como la comprensión del ser. 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



106

La experiencia originaria y el cuestionamiento 
de la tradición filosófica

Esto implica que, aunque no es posible abarcar todo el alcance del ser, 
siempre existe un nivel de comprensión o relación con él que resulta 
posible. Por lo tanto, el ser puede ser no comprendido, pero nunca es 
completamente incomprendido.

Die Interpretation des Verstehens zeigte zugleich, daß 
sich dieses zunächst und zumeist schon in das Verstehen 
von »Welt« verlegt hat gemäß der Seinsart des Verfallens. 
Auch wo es nicht nur um ontische Erfahrung, sondern um 
ontologisches Verständnis geht, nimmt die Seinsauslegung 
zunächst ihre Orientierung am Sein des innerweltlichen 
Seienden (Heidegger, 1967, p. 201).

De lo anterior se desprende que, según Heidegger, el entendimiento 
(Verstehen) no solo se ocupa de comprender los entes individuales, 
sino que se sitúa completamente hacia la comprensión del mundo en 
su integridad. Este mundo no consiste únicamente en un conjunto 
de cosas individuales, sino a la totalidad en la que los entes existen 
y se relacionan. Heidegger subraya que esta tendencia se debe a la 
naturaleza del ser del caer (Verfallen), una referencia a la condición 
humana de estar caído o entrelazado en el mundo, lo que implica 
una orientación hacia los desasosiegos y experiencias cotidianas. Es 
oportuno recordar que la experiencia no se desliga de la intención que 
tuvo en su curso de Introducción a la fenomenología de la religión: 

Este sentido fundamental de la facticidad hace ya su 
aparición a través de algunas referencias desde el semestre 
de invierno de 1920/21 en el curso sobre la Introducción 
a la fenomenología de la religión. En el contexto de una 
explicación fenomenológica de la experiencia de la vida 
en el cristianismo primitivo (Cfr. Von Herrmann, 2007: 
21-31), que se centra en algunas de las cartas paulinas, 
se hace manifiesta la tendencia cadente que constituye la 
experiencia fáctica (Bedoya, 2014, p. 105). 

Por otra parte, la elaboración de las estructuras fundamentales de 
cada región ya ha sido, en cierto modo, realizada por la experiencia e 
interpretación precientíficas del dominio del ser que define la región 
esencial misma. Los “conceptos fundamentales” que de esta manera 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



107

surgen constituyen, por lo pronto, los hilos conductores para la primera 
apertura concreta de la región. Aunque el peso de la investigación 
tiende siempre hacia esta positividad, su progreso propiamente 
dicho no se realiza tanto por la recolección de los resultados y su 
conservación en manuales, cuanto, por el cuestionamiento de las 
estructuras fundamentales de la correspondiente región, impulsado 
generalmente en forma reactiva por el conocimiento creciente de las 
cosas (Heidegger, 2023).

Heidegger examina que la investigación tiende a inclinarse hacia la 
positividad, es decir, hacia el beneficio de resultados concretos y 
verificables. Sin embargo, también propone que el verdadero progreso 
de la investigación no se basa únicamente en la colección de resultados 
y su conservación en manuales, lo que implicaría una comprensión 
frívola y puramente técnica de las cosas. La investigación no se trata 
solo de acumular hechos, sino de examinar y debatir las estructuras 
más profundas de lo que se investiga.

A partir de un análisis crítico de la interpretación cartesiana de la 
experiencia de la dureza y la resistencia, resulta evidente hasta qué 
punto Descartes es incapaz de recibir, en su propio modo de ser, aquello 
que se muestra en la sensibilidad, y con mayor razón, de determinar 
dicho modo de ser. La dureza es concebida como resistencia. Pero ni 
esta ni aquella son comprendidas en un sentido fenoménico como 
algo experimentado en sí mismo y determinable en esta experiencia. 
Resistencia quiere decir para Descartes tanto como no ceder el puesto, 
es decir, no sufrir cambio de lugar. La resistencia de una cosa significa 
entonces permanecer en un lugar determinado con respecto a otra cosa 
que cambia de lugar o, lo que viene a ser igual, cambiar de lugar a tal 
velocidad que le permita ser “alcanzada” por esa otra cosa. Con esta 
interpretación de la experiencia de la dureza, se extingue el modo de 
ser de la percepción sensible y, con ello, la posibilidad de captar en su 
ser el ente que comparece en esa percepción (Heidegger, 2023).

Dieses aber kann nicht »in uns« sein, »weil eben mein 
Dasein in der Zeit durch dieses Beharrliche allererst 
bestimmt werden kann«4. Mit dem empirisch gesetzten 
vorhandenen Wechsel »in mir« ist daher notwendig 
empirisch mitgesetzt ein vorhandenes Beharrliches 
»außer mir«. Dieses Beharrliche ist die Bedingung der 
Möglichkeit des Vorhandenseins von Wechsel »in mir«. Die 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



108

Erfahrung des in-der-Zeit-Seins von Vorstellungen setzt 
gleichursprünglich Wechselndes »in mir« und Beharrliches 
»außer mir« (Heidegger, 1967, p. 201).

Heidegger sostiene que la comprensión del tiempo y de la experiencia 
está mediada por una dualidad: lo que cambia (nuestras experiencias, 
pensamientos y emociones) y lo que permanece constante (el mundo 
exterior, las realidades objetivas). Sin esta constancia externa, no 
podríamos contextualizar ni comprender los cambios internos. La 
propuesta sugiere que, para experimentar el paso del tiempo y nuestras 
propias transformaciones, necesitamos anclarnos a algo que no cambia. 
Este marco constante no solo da sentido a nuestras experiencias, 
sino que también es fundamental para nuestra identidad y nuestro 
desarrollo personal. Al final, el ser humano se encuentra en un estado 
de constante interacción entre lo mutable y lo inmutable, lo que define 
nuestra existencia temporal y nuestra percepción del mundo.

Denn nur »in mir« ist die »Zeit«, die den Beweis trägt, 
erfahren. Sie gibt den Boden für den beweisenden 
Absprung in das »außer mir«. Überdies betont Kant: »Der 
problematische [Idealismus], der... nur das Unvermögen, 
ein Dasein außer dem unsrigen durch unmittelbare 
Erfahrung zu beweisen, vorgibt, ist vernünftig und einer 
gründlichen philosophischen Denkungsart gemäß; nämlich, 
bevor ein hinreichender Beweis gefunden worden, kein 
entscheidendes Urteil zu erlauben«1 (Heidegger, 1967, p. 
204).

Heidegger reflexiona sobre la naturaleza del tiempo y su relación con 
la experiencia y la realidad externa. La afirmación de que el tiempo se 
encuentra "dentro de mí" implica que nuestras experiencias temporales 
son subjetivas y dependen de nuestra percepción interna. Este 
sentido del tiempo se convierte en el punto de partida para intentar 
comprender y validar lo que existe "fuera de mí". La referencia a Kant 
subraya una crítica al idealismo que limita el conocimiento a lo que 
puede ser experimentado directamente. Kant sostiene que, hasta que 
no haya una prueba suficiente de la existencia de realidades externas, 
es prudente no hacer juicios definitivos. Esto enfatiza la importancia 
del escepticismo y la necesidad de fundamentos sólidos antes de 
aceptar afirmaciones sobre el mundo exterior.

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



109

Esto no puede estar "dentro de nosotros" porque precisamente mi 
existencia en el tiempo solo puede ser determinada por esta persistencia 
en primer lugar. Con el cambio existente establecido empíricamente 
"en mí", es necesario, por tanto, establecer empíricamente una 
persistencia existente "fuera de mí". Esta persistencia es la condición 
para la posibilidad de la existencia de cambio "en mí". 

La experiencia del estar-en-el-tiempo de las representaciones implica 
simultáneamente lo cambiante "en mí" y lo persistente "fuera de mí" 
(Heidegger, 1967). Heidegger destaca que la experiencia del tiempo 
implica simultáneamente lo que cambia "en mí" y lo que permanece 
"fuera de mí". Esta interrelación sugiere que la percepción del tiempo 
no es solo un fenómeno interno, sino que está intrínsecamente ligada a 
nuestro entorno. Sin la existencia de un mundo externo, las experiencias 
internas perderían significado y coherencia. La experiencia del tiempo y 
del cambio es un fenómeno complejo que requiere tanto una dimensión 
interna como una constante externa, enfatizando la necesidad de un 
equilibrio entre ambos para una comprensión plena de la existencia.

Pues solo "en mí" se encuentra el "tiempo", que lleva la prueba de la 
experiencia. Ella proporciona el fundamento para el salto probatorio 
hacia lo "fuera de mí". Además, Kant enfatiza: 

El idealismo problemático, que... solo pretende la 
incapacidad de demostrar una existencia fuera de la nuestra 
mediante experiencia directa, es razonable y adecuado a un 
modo de pensamiento filosófico profundo; es decir, antes de 
que se encuentre una prueba suficiente, no permitir ningún 
juicio decisivo (Heidegger, 1967, p. 204). 

La afirmación de que "solo 'en mí' se encuentra el 'tiempo'" subraya 
la idea de que la experiencia temporal es inherentemente subjetiva. 
Cada individuo vive el tiempo a través de sus propias percepciones y 
experiencias. Esto establece la base para argumentar que la comprensión 
del tiempo no puede ser desvinculada de la conciencia individual.

Heidegger emplea el concepto de experiencia aquí en un sentido 
epistemológico, relacionado con la capacidad de comprender y probar 
la existencia del tiempo y de lo "fuera de mí". La "experiencia" se refiere 
a la capacidad de percibir y comprender el tiempo como una realidad 
que no está meramente dentro de uno mismo, sino que también 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



110

implica una realidad externa que condiciona nuestra existencia. Esta 
interpretación de la experiencia se conecta con la noción de persistencia 
y cambio, así como con la reflexión sobre el conocimiento filosófico y 
la epistemología kantiana. Heidegger utiliza el concepto experiencia 
no solo en el sentido cotidiano, sino como un término que abarca la 
capacidad de conocer y validar la existencia del tiempo. Esto implica 
que la experiencia tiene un papel fundamental en la formación del 
conocimiento, en el que la percepción no es simplemente un acto 
pasivo, sino un proceso activo que integra lo interno con lo externo:

Aber selbst wenn der ontische Vorrang des isolierten 
Subjekts und der inneren Erfahrung aufgegeben wäre, 
bliebe ontologisch doch die Position Descartes’ erhalten. 
Was Kant beweist – die Rechtmäßigkeit des Beweises 
und seiner Basis überhaupt einmal zugestanden –, ist das 
notwendige Zusammenvorhandensein von wechselndem 
und beharrlichem Seienden. Diese Gleichordnung 
zweier Vorhandener besagt aber noch nicht einmal das 
Zusammenvorhandensein von Subjekt und Objekt. Und 
selbst wenn das bewiesen wäre, bliebe noch immer das 
ontologisch Entscheidende verdeckt: die Grundverfassung 
des »Subjektes«, des Daseins, als In-der-Welt-sein 
(Heidegger, 1967, p. 204).

Dejar ver la crítica de Heidegger a la filosofía cartesiana y kantiana, 
subrayando la insuficiencia de una comprensión del sujeto que ignore 
su relación con el mundo. Al centrarse en el "estar-en-el-mundo", 
Heidegger nos invita a repensar la naturaleza de la existencia y el 
conocimiento, promoviendo una visión más integrada y contextualizada 
de la experiencia humana. Esto no solo redefine el papel del sujeto, 
sino que también resalta la importancia de considerar la totalidad de 
las relaciones que constituyen nuestra realidad.

Pero, incluso si se abandonara la primacía ontológica del 
sujeto aislado y de la experiencia interna, se mantendría 
ontológicamente la posición de Descartes. Lo que Kant 
prueba —una vez que se haya admitido la legitimidad de 
la prueba y su base en general— es la coexistencia necesaria 
de entes cambiantes y persistentes. Sin embargo, esta 
equiparación de dos entes presentes ni siquiera implica 
la coexistencia de sujeto y objeto. Y, aunque eso fuera 
demostrado, todavía quedaría oculto lo ontológicamente 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



111

crucial: la constitución fundamental del "sujeto", del ser-
en-el-mundo (Heidegger, 1967, p. 204).

En este fragmento, Heidegger discute el concepto de experiencia en 
relación con la ontología y la epistemología. Argumenta que, incluso 
si se abandona la idea de un sujeto aislado y la experiencia interna 
como base del conocimiento, la posición ontológica de Descartes 
permanece intacta. Según Heidegger, Kant demuestra la necesidad 
de la coexistencia de entes cambiantes y persistentes como base del 
conocimiento, pero esta coexistencia no implica necesariamente 
la relación entre sujeto y objeto. Además, señala que incluso si se 
demostrara esa relación, seguiría sin abordarse lo que considera 
fundamental en términos ontológicos: la constitución del "sujeto" como 
ser-en-el-mundo, es decir, la forma en que el ser humano existe y se 
relaciona con el mundo que lo rodea. En este contexto, la "experiencia" 
se entiende como parte de la relación fundamental del ser humano con 
el mundo, más allá de la mera percepción interna del sujeto aislado. 
El Dasein, es decir, el ser humano en su existencia concreta no necesita 
situarse frente al ente mismo a través de una "experiencia originaria" 
y, sin embargo, permanece relacionado con un ser hacia ese ente. La 
revelación no se logra en gran medida a través de un descubrimiento 
propio, sino más bien por medio del relato de lo dicho por otros.

En este pasaje, Heidegger sugiere que la comprensión del ser humano 
no se limita a experiencias directas y personales, sino que también se 
forma a través del lenguaje y las narrativas compartidas. La experiencia 
no se restringe a la percepción individual, sino que incluye la forma en 
que el ser humano se relaciona con el mundo a través del lenguaje y 
las historias transmitidas por otros. De esta manera, la experiencia se 
amplía más allá de lo individual para incluir lo colectivo y lo cultural:

“Das Dasein braucht sich nicht in »originärer« Erfahrung vor das 
Seiende selbst zu bringen und bleibt doch entsprechend in einem 
Sein zu diesem. Entdecktheit wird in weitem Ausmaße nicht durch 
je eigenes Entdecken, sondern durch Hörensagen des Gesagten 
zugeeignet” (Heidegger, 1967, p. 224). El Dasein, en especial porque 
es esencialmente Ser-con-otros, puede adquirir una experiencia de la 
muerte. Esta presencia objetiva de la muerte debe, entonces, permitir 
también una delimitación ontológica de la totalidad del Dasein. 
Heidegger sugiere que el ser humano, al ser fundamentalmente un 
ser con otros, puede tener una comprensión experiencial de la muerte. 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



112

Esta experiencia no se limita a la muerte como un evento individual, 
sino que implica una comprensión más profunda de la finitud y la 
mortalidad en el contexto de la existencia compartida. La experiencia 
aquí se refiere a una comprensión que va más allá de lo meramente 
empírico, abarcando una comprensión existencial y ontológica de la 
muerte como parte integral de la existencia humana:

“Das Dasein kann, zumal da es wesenhaft Mitsein mit Anderen ist, 
eine Erfahrung vom Tode gewinnen. Diese »objektive« Gegebenheit 
des Todes muß dann auch eine ontologische Umgrenzung der 
Daseinsganzheit ermöglichen” (Heidegger, 1967, p. 237). El "todavía 
no" perteneciente al Dasein no solo permanece temporalmente 
inaccesible para la experiencia propia y ajena, a veces de manera 
provisional, sino que aún no es real en absoluto. El problema no radica 
en la comprensión de este "todavía no" del Dasein, sino en su posible 
ser o no ser. Heidegger está discutiendo la noción de "todavía no" como 
parte integral del Dasein, refiriéndose a un estado de posibilidad que 
aún no ha llegado a la plena realización. La "experiencia" aquí se refiere 
a la comprensión y la aprehensión de este estado de "todavía no", que 
es tanto una condición existencial como una pregunta ontológica sobre 
su ser o no ser. La experiencia no se limita simplemente a la percepción 
empírica, sino que implica una reflexión más profunda sobre la 
naturaleza del Dasein y su relación con el tiempo y la posibilidad:

Aber welche Erfahrung spricht für dieses ursprüngliche 
Schuldigsein des Daseins? Man vergesse jedoch die 
Gegenfrage nicht: »ist« Schuld nur »da«, wenn ein 
Schuldbewußtsein wach wird, oder bekundet sich 
darin, daß die Schuld »schläft«, nicht gerade das 
ursprüngliche Schuldigsein? Daß dieses zunächst und 
zumeist unerschlossen bleibt, durch das verfallende Sein 
des Daseins verschlossen gehalten wird, enthüllt nur die 
besagte Nichtigkeit (Heidegger, 1967, p. 237).

Conclusiones

La experiencia como acceso al ser y a la existencia auténtica

Pero ¿qué experiencia respalda esta culpabilidad original del Dasein? 
Sin embargo, no olvidemos la pregunta inversa: ¿la culpa solo "está" 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



113

presente cuando una conciencia de culpa despierta, o se manifiesta en 
el hecho de que la culpa "duerme", siendo precisamente este estado 
de culpabilidad original?, que esto permanezca en gran medida 
inexplorado, cerrado por el ser decadente del Dasein, solo revela 
la mencionada insignificancia. Heidegger está reflexionando sobre 
la experiencia de la culpabilidad en el ser humano, sugiriendo que 
esta experiencia puede ser más fundamental de lo que comúnmente 
se percibe. Plantea una pregunta sobre la naturaleza de la culpa: 
¿está presente solo cuando se hace consciente, o ya está implicada 
en la existencia, incluso cuando no se manifiesta explícitamente? La 
experiencia aquí implica una reflexión profunda sobre la naturaleza 
de la culpa y su relación con la existencia humana, y sugiere que esta 
experiencia puede estar presente incluso cuando no es completamente 
consciente o reconocida por la conciencia: 

Das zum Dasein gehörige Noch-nicht aber bleibt nicht 
nur vorläufig und zuweilen für die eigene und fremde 
Erfahrung unzugänglich, es» ist« überhaupt noch nicht 
»wirklich«. Das Problem betrifft nicht die Erfassung des 
daseinsmäßigen Nochnicht, sondern dessen mögliches Sein 
bzw. Nichtsein (Heidegger, 1967, p. 243).

Comparte con este último el carácter de la presentación anticipada. 
Sin embargo, esta concordancia es solo aparente. La experiencia de 
una conciencia de advertencia ve nuevamente la voz orientada solo 
hacia la acción deseada, de la cual pretende protegerse. Sin embargo, 
la advertencia, como prohibición de lo deseado, solo es posible porque 
el llamado de advertencia apunta hacia la capacidad de ser del Dasein, 
es decir, hacia la comprensión de sí mismo en la culpabilidad, en la que 
lo deseado se desmorona por primera vez.

Heidegger está hablando sobre la experiencia de una conciencia de 
advertencia, sugiriendo que esta experiencia no es solo una señal 
de peligro, sino también una indicación de la capacidad del Dasein 
para comprenderse a sí mismo en su situación de culpabilidad. La 
experiencia, en este caso implica una comprensión más profunda de la 
naturaleza del ser humano y su capacidad para entenderse a sí mismo 
en relación con su existencia y sus acciones. La advertencia se convierte 
en una señal de la capacidad del ser humano para reflexionar sobre su 
propia existencia y su relación con el mundo:

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



114

Es teilt mit diesem den Charakter der Vorweisung. Aber 
diese Zusammenstimmung ist doch nur Schein. Die 
Erfahrung eines warnenden Gewissens sieht die Stimme 
wiederum nur orientiert auf die gewollte Tat, vor der 
sie bewahren will. Die Warnung, als Unterbindung 
des Gewollten, ist aber nur deshalb möglich, weil der 
»warnende« Ruf auf das Seinkönnen des Daseins zielt, das 
ist auf das Sichverstehen im Schuldigsein, an dem erst das 
»Gewollte« zerbricht.  (Heidegger, 1967, p. 292) 

La experiencia de una conciencia advertente solo ve nuevamente la 
tendencia al llamado de la conciencia en la medida en que permanece 
accesible para la comprensión de la colectividad del "Uno". Heidegger 
está discutiendo la experiencia de una conciencia que advierte sobre 
ciertas acciones o decisiones. Sugiere que esta experiencia solo percibe 
la inclinación hacia el llamado de la conciencia en la medida en que 
puede ser comprendida por la comunidad o la colectividad del "Uno", 
refiriéndose posiblemente al mundo cotidiano compartido de los 
individuos. La experiencia, en este sentido implica una percepción de 
la conciencia advertente en el contexto de la comprensión colectiva o 
compartida de la humanidad.

“Die Erfahrung eines »warnenden« Gewissens sieht nur wieder die 
Ruftendenz des Gewissens so weit, als sie für die Verständigkeit des 
Man zugänglich bleibt” (Heidegger, 1967, p. 292). El Dasein se encuentra 
con la experiencia de la conciencia como juez y amonestador, con la 
cual negocia contando. Heidegger está hablando sobre la relación entre 
el Dasein (el ser humano en su existencia concreta) y la experiencia 
de la conciencia. Sugiere que la conciencia actúa como un juez y 
un recordatorio para el Dasein, con el cual este último interactúa y 
negocia en su vida cotidiana. La experiencia, en este sentido implica 
la confrontación directa del ser humano con su propia conciencia, que 
sirve como guía moral y un recordatorio de sus responsabilidades y 
elecciones en la existencia.

“Der Erfahrung begegnet das Gewissen als Richter und Mahner, mit 
dem das Dasein rechnend verhandelt” (Heidegger, 1967, p. 293). El 
Dasein se encuentra con la experiencia de la conciencia como juez y 
amonestador, con la cual negocia contando. Heidegger está hablando 
sobre la relación entre el Dasein (el ser humano en su existencia 
concreta) y la experiencia de la conciencia. Sugiere que la conciencia 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



115

actúa como un juez y un recordatorio para el Dasein, con el cual este 
último interactúa y negocia en su vida cotidiana. La experiencia, en 
este contexto, constituye la confrontación directa del ser humano con 
su propia conciencia, que sirve como guía moral y un recordatorio de 
sus responsabilidades y elecciones en la existencia.

Incluso, la interpretación existencial más fundamental revela 
posibilidades de comprensión existencial más profundas, siempre y 
cuando el entendimiento ontológico no se separe de la experiencia 
ontológica. Heidegger está sugiriendo que una interpretación existencial 
más profunda puede proporcionar una comprensión más clara de la 
existencia humana, siempre y cuando esta interpretación permanezca 
conectada a la experiencia ontológica, es decir, a la experiencia de la 
existencia misma. De este modo la experiencia, se refiere a la vivencia 
y comprensión de la existencia humana en su totalidad, incluyendo 
tanto aspectos individuales como colectivos, y cómo estos influyen en 
la comprensión ontológica más amplia.

“Gleichwohl erschließt die existenzial ursprünglichere Interpretation 
auch Möglichkeiten ursprünglicheren existenziellen Verstehens, 
solange ontologisches Begreifen sich nicht von der ontischen Erfahrung 
abschnüren läßt” (Heidegger, 1967, p. 295). La culpa implicada 
en la idea de este estado es una deuda factual de una naturaleza 
completamente única. Tiene su propia manifestación, que permanece 
fundamentalmente cerrada a cualquier experiencia filosófica. El análisis 
existencial del ser culpable no prueba ni a favor ni en contra de la 
posibilidad del pecado. Heidegger está discutiendo la noción de culpa 
en relación con un estado particular, sugiriendo que esta culpa tiene 
una naturaleza única que no se puede comprender completamente 
a través de la experiencia filosófica. La "experiencia" aquí se refiere a 
la comprensión y aprehensión de la culpa en un sentido existencial, 
más allá de las limitaciones de la experiencia filosófica convencional. 
La culpa se presenta como algo inherentemente ligado a este estado 
particular, con su propia manifestación y significado que trascienden 
las categorías convencionales de la experiencia y la comprensión 
filosóficas.

Die in der Idee dieses Status beschlossene Schuld ist eine 
faktische Verschuldung von völlig eigener Art. Sie hat ihre 
eigene Bezeugung, die jeder philosophischen Erfahrung 
grundsätzlich verschlossen bleibt. Die existenziale Analyse 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



116

des Schuldigseins beweist weder etwas für noch gegen die 
Möglichkeit der Sünde (Heidegger, 1967, p. 306).

Los caracteres de simplicidad, substantialidad y personalidad, que Kant, 
por ejemplo, fundamentó en su enseñanza Sobre los Paralogismos de La 
Razón Pura, surgen de una auténtica experiencia pre-fenomenológica. 
La pregunta que permanece es si lo experimentado ontológicamente 
de esta manera puede ser interpretado ontológicamente con la ayuda 
de las mencionadas categorías. Heidegger está discutiendo la relación 
entre la experiencia pre-fenomenológica y la interpretación ontológica 
de Kant. Sugiere que los conceptos fundamentales de Kant, como la 
simplicidad, la substancialidad y la personalidad, tienen sus raíces 
en una experiencia genuina previa al enfoque fenomenológico. 
Sin embargo, cuestiona si esta experiencia ontológica puede ser 
interpretada ontológicamente mediante las categorías kantianas 
mencionadas. La experiencia, en este caso se refiere a una comprensión 
previa a la fenomenología, una percepción básica que subyace a los 
conceptos filosóficos, y plantea interrogantes sobre la adecuación de 
las categorías para interpretarla ontológicamente.

Die Charaktere der »Simplizität«, »Substantialität« und 
»Personalität«, die Kant zum Beispiel seiner Lehre »Von 
den Paralogismen der reinen Vernunft«4 zugrundegelegt, 
entspringen einer echten vorphänomenologischen 
Erfahrung. Die Frage bleibt, ob das ontisch dergestalt 
Erfahrene ontologisch mit Hilfe der genannten »Kategorien« 
interpretiert werden darf (Heidegger, 1967, p. 318).

El "Yo pienso" es "la forma de la apercepción que acompaña a toda 
experiencia y la precede". Heidegger está discutiendo la noción 
kantiana del "Yo pienso" como la actividad central de la conciencia 
que acompaña y precede a toda experiencia. La experiencia aquí se 
refiere a cualquier contenido de conciencia, y la apercepción se refiere 
a la conciencia reflexiva que se aplica a dicho contenido. Heidegger 
está señalando que el "Yo pienso" es una estructura fundamental que 
subyace a toda experiencia posible, estableciendo así la base para la 
comprensión del sujeto y su relación con el mundo fenoménico. “Das 
»Ich denke« ist »die Form der Apperzeption, die jeder Erfahrung 
anhängt und ihr vorgeht” (Heidegger, 1967, p. 319).

Toda experiencia óntica del ente, tanto el cálculo circunspecto de lo 
disponible como el conocimiento positivo y científico de lo presente, 

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



117

se basa en diseños más o menos transparentes del ser del ente 
correspondiente. Heidegger está explicando que tanto la experiencia 
práctica (como la habilidad para manipular herramientas) como el 
conocimiento científico están fundamentados en ciertas concepciones 
previas sobre la naturaleza del ente. Estas concepciones, o diseños del 
ser, son presuposiciones que subyacen a la comprensión y manejo del 
mundo. La experiencia aquí abarca tanto la acción práctica como el 
conocimiento teórico, y Heidegger sugiere que ambas se basan en una 
comprensión preexistente del ser del ente:

 “Alle ontische Erfahrung von Seiendem, das umsichtige Berechnen des 
Zuhandenen sowohl wie das positiv wissenschaftliche Erkennen des 
Vorhandenen, gründen in jeweils mehr oder minder durchsichtigen 
Entwürfen des Seins des entsprechenden Seienden” (Heidegger, 1967, 
p. 324). En el discurso sobre el transcurso del tiempo, al final, el Dasein 
entiende más sobre el tiempo de lo que quisiera admitir; esto significa 
que la temporalidad en la cual el tiempo del mundo se manifiesta, a 
pesar de estar oculta, no está completamente cerrada. El hablar sobre 
el transcurso del tiempo expresa la experiencia: no se puede retener. 
Esta experiencia, a su vez, solo es posible en el fondo de un deseo de 
retener el tiempo.

Heidegger está discutiendo cómo, al hablar sobre el paso del tiempo, 
el ser humano puede llegar a entender más sobre la temporalidad 
de lo que está dispuesto a aceptar. La experiencia aquí se refiere a la 
comprensión íntima y subjetiva del tiempo que surge de la reflexión 
sobre su transcurso. Heidegger sugiere que esta experiencia del tiempo 
solo es posible debido al deseo humano de retener y comprender el 
tiempo, a pesar de su naturaleza fugaz y efímera:

In der Rede vom Vergehen der Zeit versteht am Ende das 
Dasein mehr von der Zeit, als es wahrhaben möchte, das 
heißt die Zeitlichkeit, in der sich die Weltzeit zeitigt, ist 
bei aller Verdeckung nicht völlig verschlossen. Die Rede 
vom Vergehen der Zeit gibt der »Erfahrung« Ausdruck: 
sie läßt sich nicht halten. Diese »Erfahrung« ist wiederum 
nur möglich auf dem Grunde eines Haltenwollens der Zeit 
(Heidegger, 1967, p. 425).

El recordar olvidadizo de la existencia inauténtica en el presente es 
la condición para la posibilidad de la experiencia vulgar del paso del 

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica



118

tiempo. Heidegger está señalando que la experiencia común del paso 
del tiempo, que a menudo se experimenta de manera superficial, se 
basa en la tendencia humana a olvidar la autenticidad de su propia 
existencia en el presente. La experiencia aquí se refiere a la percepción 
cotidiana y superficial del tiempo que experimentamos en nuestra 
vida diaria. Heidegger sugiere que esta experiencia del tiempo se ve 
condicionada por nuestro olvido de nuestra existencia auténtica y el 
apego a una existencia inauténtica o mundana. Das gegenwärtigend-
vergessende Gewärtigen der uneigentlichen “Existenz ist die 
Bedingung der Möglichkeit der vulgären Erfahrung eines Vergehens 
der Zeit” (Heidegger, 1967, p. 425). 

La fundación de toda operación categorial –predicativa, lógica, formal, 
intelectual– en una experiencia sensible, en la que se dan los objetos-
sustratos del juicio, confirma la referencia de la lógica formal tradicional 
al mundo, tesis que es central en la lógica formal y trascendental. 
Pero, además, la diferenciación entre experiencia y juicio es una 
diferenciación entre dos niveles de operaciones objetivadoras, entre dos 
niveles de la "actividad" del yo que constituye objetos: la experiencia 
receptiva, tema de la primera parte de la obra ("La experiencia pre-
predicativa (receptiva)"), y la espontaneidad predicativa, tema de las 
dos últimas partes ("El pensamiento predicativo y las objetividades del 
entendimiento" y "La constitución de las objetividades generales y las 
formas del juzgar general").

La tesis básica que sustenta los análisis de detalle es la misma que 
Husserl había sostenido en las Investigaciones lógicas: el juzgar, el 
pensar sobre los objetos dados en la experiencia, no es un "mero 
pensar", sino un constituir nuevos objetos, que no pueden identificarse 
con aquellos objetos de la experiencia. Así como la experiencia no 
es la mera captación pasiva de algo que se da, sino que este darse es 
una constitución activa del objeto mismo que se da (objeto real), así 
el juzgar no es una mera actividad mental ejercida sobre los objetos 
reales, sino una espontánea constitución de nuevos objetos (irreales): 
las "objetividades del entendimiento” (Zirion, 1984, p. 304).

La referencia a Husserl subraya la continuidad en el pensamiento 
fenomenológico, donde la constitución de la realidad es un tema 
central. Esto refuerza la idea de que el análisis filosófico debe centrarse 
en cómo se forman nuestros conceptos y percepciones:

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121



119

¿En qué sentido cabe decir que “tiene” experiencia de y en 
el mundo? si la experiencia, como ya hemos dicho, tiene que 
ver con el ir-con entonces decimos que el Dasein “va con” el 
mundo. Pero ¿cuál es la conveniencia de introducir este ir -con 
en que consiste la experiencia?  El Sentido estriba en que, ya 
que el Dasein no se comporta como un ente que solo está- ahí 
si no que es apertura al ser, la experiencia nos permite señalar 
esta relación- mejor dicho, este existencial- sin acudir al ente 
que está ahí y, de una vez, evitando que se trate de un puro 
idealismo (Ibarra, 2020, p.88).   

La idea de que el Dasein "va con" el mundo subraya que la experiencia 
no es solo un fenómeno aislado, sino que implica una interconexión 
activa entre el individuo y su entorno. Esto sugiere que nuestra 
existencia está fundamentalmente ligada a nuestras experiencias 
compartidas y a la forma en que interactuamos con el mundo, así como 
la necesidad de evitar caer en el idealismo. Esto es significativo porque 
resalta que la experiencia del Dasein no se limita a una construcción 
mental o subjetiva, sino que está anclada en la realidad concreta y en la 
interacción con el ser.

Este enfoque puede verse como una crítica a visiones que desestiman 
la importancia del mundo entendido como ser-en-el-mundo y las 
relaciones; es decir, el considerar que existe un tipo de experiencia 
que se da en el Dasein más propio, y que abre la condición a una 
originariedad que estima el modo de acceso que orienta su vivencia 
finita.

Referencias

Barragán, M. y Cepeda, J. (2018). Hermenéutica existencial en Ser y tiempo 
de Martín Heidegger. Cuadernos de Filosofía Latinoamericana, 39(118), 
115–142. https://doi.org/10.15332/25005375/4046

Bedoya Rodas, C.A. (2014). Ruina y recuperación de la vida: la 
hermenéutica en el joven Heidegger. Universitas Philosophica, 
31(62), 95–112. http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S0120-53232014000100005&lng=en&tlng=es

Escudero, A. (2009). El lenguaje de Heidegger: Diccionario filosófico 1912-
1927. Herder.

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica

https://doi.org/10.15332/25005375/4046
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-53232014000100005&lng=en&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-53232014000100005&lng=en&tlng=es


120

Escudero, A. (2016). Guía de lectura de Ser y tiempo de Martin Heidegger 
(Vol. I). Herder. https://biblioteca.empresainteligente.com/resources/
biblioteca/archivos/guia_para_la_lectura_de_ser_y_tiempo_de_
heidegger_(_vol._1).pdf 

Expósito Ropero, N. (2017). Husserl, Heidegger y la fenomenología. 
Algunas reflexiones críticas a propósito de Ser y tiempo de Martin 
Heidegger. Un comentario fenomenológico. Differenz. Revista 
Internacional de Estudios Heideggerianos y sus Derivas Contemporáneas, (3), 
55–79. https://revistascientificas.us.es/index.php/Differenz/article/
view/11377 

Ferrater Mora, J. (1994). Diccionario de filosofía (Vol. I, pp. 618–623). 
Editorial Sudamericana.  

Gaos, J. (1993). Introducción a El ser y el tiempo de Martin Heidegger (9.ª 
ed.). Fondo de Cultura Económica.

Garcés Ferrer, R. (2018). La dimensión hermenéutica de la afectividad en 
las primeras lecciones de Martin Heidegger. Logos. Anales del Seminario 
de Metafísica, 51, 439–458.  https://doi.org/10.5209/ASEM.61652 

Gutiérrez, C. B. (2009). La crítica del concepto de valor en la filosofía de 
Heidegger. Ediciones Unidades.

Heidegger, M. (1967). Sein und Zeit. Niemeyer.

Heidegger, M. (2002). Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles 
(Indicación de la situación hermenéutica) [Informe Natorp] (J.A. Escudero, 
Trad.). Trotta.

Heidegger, M. (2004). ¿Qué es la filosofía? Herder.

Heidegger, M. (2006). Prolegómenos para una historia del concepto de tiempo 
(J. Aspiunza, Trad.). Alianza Editorial.

Heidegger, M. (2014). Problemas fundamentales de la fenomenología (F. Lara, 
Trad.). Alianza Editorial.

Heidegger, M. (2023a). Ontología hermenéutica de la facticidad (J. Aspiunza, 
Trad.). Alianza Editorial.

Heidegger, M. (2023b). Ser y tiempo (J.E. Rivera, Trad.). Trotta.

Husserl, E. (1994). Problemas fundamentales de la fenomenología (C. Moreno 
Márquez y J. San Martín, Trad.). Alianza Editorial.

Juan Manuel Hernández Aguilar, Ivania Lucía Caicedo Bacca

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero – junio, 2025. pp. 75 - 121

https://biblioteca.empresainteligente.com/resources/biblioteca/archivos/guia_para_la_lectura_de_ser_y_tiempo_de_heidegger_(_vol._1).pdf
https://biblioteca.empresainteligente.com/resources/biblioteca/archivos/guia_para_la_lectura_de_ser_y_tiempo_de_heidegger_(_vol._1).pdf
https://biblioteca.empresainteligente.com/resources/biblioteca/archivos/guia_para_la_lectura_de_ser_y_tiempo_de_heidegger_(_vol._1).pdf
https://doi.org/10.12795/Differenz.2017.i03.03
https://revistascientificas.us.es/index.php/Differenz/article/view/11377
https://revistascientificas.us.es/index.php/Differenz/article/view/11377
https://doi.org/10.5209/ASEM.61652


121

Cómo citar:
Hernández Aguilar, J.M. y Caicedo Bacca, I.L. (2025). La experiencia en Ser y tiempo de 
Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica. Revista Discusiones Filosóficas. 
26(46), 75-121. https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.5

Ibarra Pichardo, D.H. (2020). El problema de la experiencia en dos textos de 
Martin Heidegger [Trabajo de maestría, Universidad Michoacana de San 
Nicolás de Hidalgo]. Biblioteca Virtual Universidad Michoacana de San 
Nicolás de Hidalgo. https://tesisdigitales.umich.mx/server/api/core/
bitstreams/3410c1a0-e67e-49f6-818c-a56c094ef1b8/content 

Ledesma Albornoz, Á. (2021). El método hermenéutico-fenomenológico 
de Martin Heidegger y la posibilidad de una investigación filosófica 
independiente. Studia Heideggeriana, 10, 245–262. https://doi.
org/10.46605/sh.vol10.2021.115

León, E. A. (2009). El giro hermenéutico de la fenomenología en Martín 
Heidegger. Polis (Santiago), 8(22), 267–283. https://www.scielo.cl/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S0718-65682009000100016 

Muñoz, E. (2016). La historicidad como experiencia fundamental en 
Ser y tiempo. Alpha, (43), 271-278. https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=5832241 

Patocka, J. (2005). Introducción a la fenomenología (J.A. Sánchez). Herder.

Petrella, D. (2023). En las raíces de la fenomenología hermenéutica: 
Heidegger lector de Husserl en el Kriegsnotsemester de 1919. Studia 
Heideggeriana, 12, 271–292. https://doi.org/10.46605/sh.vol12.2023.201

Rodríguez Suárez, L. P. (2019). La naturaleza hermenéutica de la 
experiencia corporal y del fenómeno del dolor según Heidegger. 
Claridades. Revista de Filosofía, 11(1), 187–211. https://doi.org/10.24310/
Claridadescrf.v11i1.5454

Waldenfels, B. (2017). Fenomenología de la experiencia en Edmund 
Husserl. Areté: Revista de Filosofía, 29(2), 409-426. https://dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=6447545 

Zirion, A. (1984). La constitución de objetos en la experiencia. En J. P. 
(Ed.), Fenomenología y ontología (pp. 300–310). Editorial Universitaria.

La experiencia en Ser y tiempo de Martin Heidegger: una ruptura con la tradición filosófica

https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.5
https://tesisdigitales.umich.mx/server/api/core/bitstreams/3410c1a0-e67e-49f6-818c-a56c094ef1b8/content
https://tesisdigitales.umich.mx/server/api/core/bitstreams/3410c1a0-e67e-49f6-818c-a56c094ef1b8/content
https://doi.org/10.46605/sh.vol10.2021.115
https://doi.org/10.46605/sh.vol10.2021.115
https://doi.org/10.4067/S0718-65682009000100016
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-65682009000100016
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-65682009000100016
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5832241
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5832241
https://doi.org/10.46605/sh.vol12.2023.201
https://doi.org/10.24310/Claridadescrf.v11i1.5454
https://doi.org/10.24310/Claridadescrf.v11i1.5454
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6447545
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6447545

