La experiencia en Ser y tiempo de
Martin Heidegger: una ruptura
con la tradicion filosoéfica

The Experience in Béing and Time by Martin Heidegger:
a Breakwith the Philosophical Tfadition

JuAN MANUEL HERNANDEZ AGUILARY®
Doctor en Filosofia de la Universidad del Valle.
Universidad Nacional Abierta y a Distancia. Colombia.
juan.hernandez@unad.edu.co

Ivania Lucia Calcepo Bacca*
Magister en educacién el linea, Universidad Nacional Abierta y a Distancia. Colombia.
ibania.caicedo@unad.edu.co

REeciBIDO EL 04 DE MAYO DE 2025, APROBADO EL 12 DE JUNIO DE 2025

RESUMEN

El texto examina la nocién de experiencia
en el pensamiento de Martin Heidegger,
destacando su cardcter ontoldgico
y su diferencia con concepciones
empiricas o psicolégicas. Inicia con la
interpretacién de la experiencia como
comprension del ser y su manifestacién
en el mundo, subrayando su naturaleza
interpretativa. Posteriormente, se analiza
como Heidegger critica la separacién
sujeto-objeto en la filosofia cartesiana y
kantiana, mostrando que el Dasein no
es un sujeto aislado, sino un ser-en-el-
mundo. Se profundiza en la estructura
temporal del Dasein, su relacion con el
cambio y la persistencia, asi como en su
comprension del tiempo como condiciéon
de posibilidad de la experiencia.

Se explora el vinculo entre experiencia
y lenguaje, sehialando cémo la existencia
también se comprende a través de
narrativas ~ compartidas.  Asimismo,
se abordan experiencias existenciales

fundamentales como la muerte, la culpa
y la conciencia, resaltando su papel en
la constitucion del sentido. Finalmente,
se compara la experiencia receptiva
prepredicativa con la  experiencia
categorial, siguiendo aportes de Husserl
y otros fenomenoélogos, para destacar que
toda experiencia estd atravesada por una
comprension previa del ser. También, se
concluye que la experiencia, lejos de ser
una simple captacién de datos, constituye
el modo mismo de acceso al ser y a la
existencia auténtica.

PALABRAS CLAVE

Comprender, Dasein, experiencia, ser y
tiempo.

ABSTRACT

The text examines the notion of
experience in the thought of Martin

Heidegger, highlighting its ontological
character and its distinction from

* (O https:/ / orcid.org/0000-0001-5862-7410  Google Scholar
**(© https:/ / orcid.org/0009-0005-3103-7302  Google Scholar

Discusiones Filosoficas. Afo 26 N° 46, enero - junio 2025. pp. 75 - 121

ISSN 0124-6127 (Impreso), ISSN 2462-9596 (En linea)

DOI: 10.17151/ difil.2025.26.46.5

(OMOM



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.41.5
http://orcid.org/0000-0002-9248-8095
https://orcid.org/0000-0001-5862-7410
https://scholar.google.com/citations?user=l4iFqZUAAAAJ 
http://orcid.org/0000-0002-9248-8095
https://orcid.org/0009-0005-3103-7302
https://scholar.google.com/citations?user=uluHQnUAAAAJ&hl=es

empirical or psychological conceptions.
It begins with the interpretation of
experience as an understanding of
being and its manifestation in the
world, emphasizing its interpretative
nature. Subsequently, it analyzes how
Heidegger critiques the subject-object
separation found in Cartesian and
Kantian philosophy, showing that Dasein
is not an isolated subject but a being-in-
the-world. The analysis delves into the
temporal structure of Dasein, its relation
to change and persistence, as well as its
understanding of time as a condition of

Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

existential experiences such as death,
guilt, and conscience are addressed,
emphasizing their role in the constitution
of meaning. Finally, the text compares
pre-predicative  receptive  experience
with categorial experience, following
contributions from Husserl and other
phenomenologists, to underscore that
all experience is permeated by a prior
understanding of being. In sum, it
concludes that experience, far from being
a mere reception of data, constitutes
the very mode of access to being and to
authentic existence.

possibility for experience.

KEY WORDS
The connection between experience and
language is explored, pointing out how
existence is also understood through
shared narratives. Likewise, fundamental

Being and Time, Dasein, experience,
understanding.

El concepto de experiencia antes de Heidegger

Lanocion de experiencia ha sido objeto de profundas transformaciones
a lo largo de la historia de la filosofia, evolucionando desde una
comprension empirica y sensorial en la antigiiedad hasta una
articulacion epistemoldgica compleja en la modernidad. Antes de
Martin Heidegger, el concepto se configur6 como un problema
transversal a la metafisica, la gnoseologia y la antropologia filosoéfica,
adquiriendo sentidos diversos segtn el sistema filosofico en que se
insertaba.

En la filosofia antigua, la experiencia fue generalmente subordinada
a la razén y la intuicién de esencias. Para Platon, por ejemplo,
la experiencia sensible constituia apenas un primer peldafio del
conocimiento, incapaz por si sola de conducir a la verdad, dado su
cardcter mutable y engafioso. La episteme se alcanzaba tnicamente
mediante la reminiscencia de las ideas, accesibles por via del alma
racional. Aristételes, en cambio, si bien otorgé mayor dignidad a la
experiencia (empeiria), la consider6 todavia como una forma inferior de
conocimiento respecto del saber cientifico (episteme) o el saber técnico
(téchné). La experiencia, entendida como acumulacién de percepciones
individuales que permiten reconocer regularidades, servia como punto

76 Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

de partida para la induccién, pero carecia de necesidad universal
(Ferrater Mora, 1994).

Durante la Edad Media, la experiencia quedé sujeta a la primacia
del conocimiento revelado y a la metafisica cristiana. No obstante,
en pensadores como Roger Bacon y Duns Escoto se observa un
interés creciente por la experiencia empirica como fuente valida de
saber. Este giro se consolidaria con el surgimiento del nominalismo
y el empirismo medieval, donde la experiencia comenzaba a cobrar
protagonismo frente a la razén pura y la autoridad doctrinal. En este
periodo, la experiencia conservaba todavia un valor limitado, en parte
subordinado a lalégica y la teologia, pero comenzaba a perfilarse como
una instancia critica frente a los saberes sistematicos cerrados (Ferrater
Mora, 1994).

Con el advenimiento de la modernidad, la experiencia adquiere una
centralidad inusitada en el pensamiento filosofico. En Bacon y Locke
se la erige como fundamento del conocimiento humano. Para Locke, la
mente humana es una tabla rasa que se llena a partir de la experiencia,
ya sea por la sensacién externa o por la reflexion interna. La experiencia
se convierte asi en la materia prima del conocimiento, desplazando
los conceptos innatos. Este enfoque empirico sera continuado por
Berkeley y Hume, aunque este tltimo radicaliza su analisis al poner en
cuestion la nocion de causalidad como mera costumbre derivada de la
experiencia, sin necesidad légica (Ferrater Mora, 1994).

Por otro lado, Kant reformula radicalmente el concepto al introducir
la nocién de experiencia como sintesis entre la sensibilidad y el
entendimiento. La experiencia ya no es mera recepciéon pasiva de
impresiones, sino una actividad estructurada por categorias a priori del
entendimiento. Asi, para Kant, la experiencia es conocimiento empirico
sintetizado por estructuras trascendentales, lo que marca un punto de
inflexion en la tradicién moderna y abre la via hacia una comprension
fenomenolodgica de la experiencia (Ferrater Mora, 1994).

Posteriormente, autores como Fichte, Schelling y Hegel desarrollaran
concepciones idealistas donde la experiencia ya no es tanto del
individuo empirico, sino del espiritu absoluto, que se despliega
dialécticamente. Esta vision transforma la experiencia en expresion de
la autoconciencia del sujeto trascendental-ideal, elevandola a un plano
especulativo (Ferrater Mora, 1994).

77



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

Asi, el recorrido previo a Heidegger muestra cémo el concepto de
experiencia se fue complejizando, oscilando entre lo empirico y lo
trascendental, entre la pasividad sensorial y la actividad constituyente.
Sin embargo, sera con Heidegger cuando la experiencia se resignifique
radicalmente en términos existenciales, como Erlebnis y Erfahrung,
y pase a entenderse en clave ontoldgica, ya no exclusivamente
epistemoldgica pues la experiencia, tal como fue concebida en la
tradicion filosofica occidental hasta el siglo XIX, se articul6 en términos
empiricos, gnoseoldgicos y en ocasiones metafisicos. Como se mostré
en el estado del arte precedente, dicha experiencia era entendida
bien como acumulaciéon sensible (empeiria), bien como operacién
mental estructurada por categorias en el caso de Kant, o incluso como
manifestacion del espiritu absoluto en lo que refiere Hegel. En todos
los casos, la experiencia remitia a un tipo de relacién entre un sujeto
cognoscente y un objeto, ya sea sensible, inteligible o dialéctico. Se
trataba, en resumen, de una instancia de conocimiento, un modo de
acceso a lo real bajo el predominio del modelo sujeto-objeto (Ferrater
Mora, 1994).

Sin embargo, Heidegger (1927/2003) en Ser y tiempo reformula
radicalmente esta concepcioén. Para él, la experiencia no es un modo
de conocer sino un modo de ser. En lugar de situarse en la estructura
tradicional de la conciencia representacional, Heidegger ubica la
experiencia en el horizonte de la existencia factica del Dasein, es decir,
del ente que somos cada uno de nosotros en la cotidianidad. Asi, la
experiencia deja de ser un acto epistemolégico y pasa a ser una forma
de apertura al ser, que siempre estd ya implicada en el estar-en-el-
mundo (In-der-Welt-sein) del Dasein.

Una de las rupturas centrales que Heidegger introduce es el
desplazamiento del concepto de experiencia desde el campo de lo
vivido (Erlebnis) —como fenémeno interior de la conciencia— hacia
lo que él denomina Erfahrung, que es la experiencia en tanto transito,
encuentro o afectacion por el mundo, es decir, experiencia ontolégica y
no psicolégica. Heidegger critica el enfoque fenomenolégico tradicional
—incluso el de Husserl en ciertos pasajes— por reducir la experiencia
a contenido intencional de la conciencia, dejando fuera su dimensiéon
temporal y existencial mas radical.

En Ser y tiempo, la experiencia verdadera se da cuando el Dasein se
enfrenta con su propio ser, especialmente en momentos de angustia

78  Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

(Angst), muerte (Tod) y resolucion (Entschlossenheit). Estas experiencias
no son objetos de conocimiento sino modos de revelaciéon de la
estructura ontoldgica del ser del Dasein. Por ejemplo, la experiencia de
la angustia no nos informa de algo “en” el mundo, sino que nos desvela
que el mundo entero puede perder su sentido, que somos arrojados y
finitos. En ese sentido, Heidegger propone que lo fundamental no es la
experiencia como conocimiento, sino la apertura a la comprensioén del
ser en la temporalidad (Heidegger, 1927/2003).

Frente a la tradicion que concebia la experiencia como una via
de acceso a datos o contenidos -facticos, conceptuales o ideales-,
Heidegger pone en juego una experiencia existencial, donde el sujeto
ya no se distingue del mundo, sino que es su forma de apertura. Esta
experiencia estd marcada por la temporalidad (Zeitlichkeit), pues el
Dasein es esencialmente ser-en-el-tiempo, no una sustancia ni un
sujeto representacional. La experiencia fundamental del Dasein es la
comprension de su propio ser como posibilidad y finitud, no como
objeto frente al cual se posiciona.

En contraste, mientras que la tradicién preheideggeriana abordaba la
experiencia en clave epistémica, Heidegger inaugura una ontologia
de la experiencia, en la cual esta no es producto de una conciencia
receptiva, sino forma de existencia factica, afectiva y proyectiva. Este
giro abre la puerta a una fenomenologia hermenéutica de la existencia,
que marcard profundamente el desarrollo de la filosofia continental del
siglo XX.

La experiencia en Heidegger: estado de la cuestion
y orientacién metodolégica

A partir de este trasfondo conceptual, Heidegger (1927/2003) en Ser
y tiempo reconfigura el concepto de experiencia, desplazandolo desde
el eje epistemolégico hacia una dimension ontolégica-existencial. El
presente estudio tiene por objeto examinar el modo en que se constituye
el concepto de experiencia en el pensamiento de Martin Heidegger,
particularmente en su obra Ser y tiempo (Heidegger, 2023a), asi como
en otros escritos fundamentales del autor. A partir de una perspectiva
fenomenol6gico-hermenéutica, se busca poner de relieve que la nocién
de experiencia en Heidegger no remite a una captaciéon empirica ni
a una operaciéon de la conciencia individual, sino que se configura
como una forma originaria de acceso al ser, anclada en la estructura

79



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

existencial del Dasein. Para ofrecer una comprension sistematica el
texto se organiza en una secuencia analitica en la que, en primer lugar,
se expone la critica heideggeriana a la dicotomia sujeto-objeto heredada
de la tradicién cartesiana y kantiana, con el fin de mostrar cémo
dicha ruptura es superada mediante la categoria de ser-en-el-mundo.
En segundo término, se aborda la estructura temporal del Dasein,
destacando la funcién constitutiva del tiempo en la configuracion de
la experiencia. En tercer lugar, se examina el vinculo entre experiencia
y lenguaje, considerando especialmente el papel del logos como
apertura al mundo y posibilidad de interpretacién. Posteriormente, se
analizan algunas experiencias existenciales fundamentales —como la
culpa, la muerte y la conciencia— que permiten comprender cémo la
experiencia se articula en el marco de una ontologia existencial.

Asimismo, se dialoga con el concepto de experiencia tal y como aparece
en Husserl (1994) y Patocka (2005) para profundizar en la distincion
entre experiencia prepredicativa y categorial, sefialando cémo toda
forma de experiencia estd mediada por una comprensién previa del ser.
Esta reconstruccion conceptual permite, finalmente, situar la nocion de
experiencia en el centro del proyecto heideggeriano de una ontologia
fundamental, que no solo reformula el problema del conocimiento,
sino que plantea una comprensioén radical del existir humano como
apertura a la verdad del ser.

En este sentido se propone que la experiencia, en el marco del
pensamiento heideggeriano, debe entenderse como una estructura
ontolégica que posibilita tanto la interpretacién como la manifestacion
del ser, desplazando asi las concepciones tradicionales que la reducen
a la mera percepcion sensorial o a la funciéon representacional de la
conciencia. Se propone asi una lectura integral de la experiencia como
fendmeno fundante del existir humano, que trasciende lo subjetivo
para incluir lo ontolégico y lo intersubjetivo.

Se expone asi una lectura integral de la experiencia como fenémeno
fundante del existir humano, que trasciende lo subjetivo para incluir
lo ontologico y lo intersubjetivo. Esta perspectiva exige repensar la
constitucion del sujeto mas alla del paradigma cartesiano y kantiano,
donde la experiencia es reducida a una funcién de la conciencia
individual o a una sintesis de representaciones. Frente a esto, Heidegger
sugiere que la experiencia humana se arraiga en una comprension mas
originaria: la experiencia prepredicativa, aquella en la que el mundo se

80  Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

nos da antes de ser tematizado por el juicio categorial. Esta distincién
permite poner en cuestion las estructuras logicas tradicionales que,
como muestra la critica de Heidegger a Kant, no logran captar el modo
en que el sujeto esta ya inmerso en el mundo.

El concepto de experiencia que se despliega en el pensamiento de
Heidegger, tal como lo muestra el presente analisis, se distancia de
las concepciones empiricas o representacionales que han dominado la
tradicion filoséfica moderna. En lugar de comprender la experiencia
como una captacién sensorial o una operacion de la conciencia aislada,
Heidegger la concibe como una forma de apertura ontolégica al ser,
vinculada estructuralmente al estar-en-el-mundo del Dasein. Esta
experiencia no se limita a un dato objetivo o a un fenémeno interno, sino
que se configura como el acontecimiento en el que el ser se desvela en
la cotidianidad, en el uso de los entes y en las situaciones existenciales
fundamentales. La experiencia, en este sentido, no es una categoria
abstracta, sino una vivencia radicalmente interpretativa, atravesada
por la comprension, la disposicion afectiva y la temporalidad en la que
es posible rastrear acorde a los textos mas cercanos a la obra de Ser y
tiempo:

El Dasein en gran medida existe por su disposicién afectiva;
en ella se determina su mundo, sus conocimientos, todas
sus experiencias y expectativas de la vida. La disposicién
afectiva determina la apertura de cémo el ser humano se
ofrece al mundoy este se ofrece a él. En la proposicion de este
lineamiento se sostiene que ella (la disposicion afectiva) es el
modo existencial como se entrega el ser humano al mundo
y se deja afectar por él (Barragén y Cépeda, 2018, p. 121).

La experiencia como apertura ontolégica: Heidegger y la
reconstruccion fenomenoldgico-hermenéutica del concepto

La nocion de experiencia en el pensamiento de Martin Heidegger
ha sido objeto de mdultiples interpretaciones en el marco de la
fenomenologia contemporanea. Diversos estudios han subrayado
la distancia que Heidegger establece respecto de las concepciones
clasicas de la experiencia —tanto empiricas como trascendentales—,
proponiendo en su lugar una comprensién que se sittia en el horizonte
de una ontologia fundamental. Autores como Escudero (2009), Petrella
(2023), Garcés Ferrer (2018), Expésito Ropero (2017) y Rodriguez
Suarez (2019) han coincidido en destacar que la experiencia, en el

81



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

pensamiento heideggeriano, no remite a una funcion representacional
de la conciencia, sino que se constituye como un modo de apertura
originaria del Dasein al ser.

Estas investigaciones han permitido delimitar los principales ejes
de transformacién del concepto de experiencia en Heidegger: la
superacion de la estructura sujeto-objeto, la incorporacion de la
afectividad como condicién de apertura, la interpretacién del tiempo
como estructura constitutiva y el papel del lenguaje como mediacién
hermenéutica. Asimismo, se ha puesto énfasis en la importancia de la
experiencia prepredicativa y en la critica a las categorias l6gicas del
conocimiento tradicional. Desde esta perspectiva, el logos, la facticidad
y la cotidianidad emergen como claves interpretativas para pensar la
experiencia no como un contenido mental, sino como la condicién de
posibilidad de la manifestacién del ser.

Acorde con esta linea interpretativa, la presente investigaciéon adopta
un enfoque fenomenolégico-hermenéutico de raiz heideggeriana.
El objetivo es reconstruir el concepto de experiencia a partir de su
articulacion con la existencia factica del Dasein, poniendo énfasis en
los elementos estructurales que la posibilitan: la disposicién afectiva,
la comprension, el estar-en-el-mundo y la temporalidad. Frente a
las lecturas que reducen la experiencia a su dimensién empirica o
epistemoldgica, se propone aqui una interpretacién ontolégica que
recupera el sentido originario de la experiencia como acontecimiento
de desocultamiento del ser. Este posicionamiento busca delimitar
explicitamente el sesgo personal del analisis, dejando en claro que la
investigacion se alinea con una comprension de la experiencia como
fendmeno fundante de la existencia, mas alla de cualquier modelo
l6gico-formal o representacionalista:

Ejemplos ofrecidos en Ser y Tiempo de estas experiencias son
las vivencias de la angustia, de la comprension de la muerta
como posibilidad suprema, del llamado de la conciencia,
etc.42 Con énfasis en lo que Heidegger llama en estos
andlisis aislamiento [Vereinzelung] queda claro que estas
experiencias permiten una vivencia directa del sentido de lo
atestado en ellas a través de una neutralizacion del sentido
ofrecido ptiblicamente del fenémeno y un redireccionamiento
del comprender a la relacién intencional directa entre vida y
fenémeno (Ledesma Albornoz, 2021, p.252).

82  Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

La experiencia como apertura ontolégica en Ser y tiempo

Enestemarco, resultaimprescindibleexaminarlaevoluciéndelconcepto
de experiencia en la obra temprana de Heidegger, particularmente
en su transito desde la fenomenologia husserliana hacia su propia
fenomenologia hermenéutica. La obra inicial de Heidegger se sitta en
una encrucijada critica: por un lado, recoge el impulso metodolégico
de la fenomenologia trascendental; por otro, propone una relectura
radical del problema del ser. Es en textos como Ontologia. Hermenéutica
de la facticidad y los Prolegomenos para una historia del concepto de tiempo
donde se plantea que la experiencia no puede ser pensada desde una
subjetividad aislada, sino desde la facticidad de la vida misma. Alli se
evidencia que toda experiencia esta ya estructurada por el mundo, la
afectividad y la temporalidad.

En Ser y tiempo, esta conceptualizacién alcanza su madurez. Aunque
el término experiencia no ocupa una posicién tematica central, su
estructura estd plenamente desplegada en la analitica existencial. El
Dasein, en tanto ser-en-el-mundo, no se relaciona con los entes desde
una posicion neutral o tedrica, sino desde una apertura constitutiva
que lo vincula con su mundo a través del uso, la interpretacion
y la disposicién afectiva. Asi, la experiencia se configura como
acontecimiento ontolégico: es la condicién de posibilidad para que algo
pueda mostrarse, comprenderse y ser asumido en su sentido. A través
del anélisis de estructuras como la angustia, la culpa o la conciencia,
Heidegger muestra que la experiencia auténtica permite que el ser se
desvele en su verdad, es decir, en su carécter de aletheia.

Por tanto, este capitulo sostiene que el concepto de experiencia en
Heidegger no puede comprenderse sino como el lugar desde el cual
emerge el sentido mismo de la existencia. No se trata de un fenémeno
aislado o derivado, sino del modo en que el ser humano entra en relacion
con el mundo y consigo mismo. Este posicionamiento, asumido desde
una perspectiva hermenéutico-fenomenolédgica, permite pensar la
experiencia mas alla del sujeto moderno y de las formas légicas de la
conciencia, articuldndola como el fenémeno originario que fundamenta
toda posibilidad de interpretacién, verdad y existencia.

Desde esta perspectiva, se comprende que la experiencia, en el
pensamiento heideggeriano, no puede pensarse sin considerar la
estructura ontoldgica del Dasein, es decir, su ser abierto, arrojado y

83



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

temporal. La experiencia se convierte en el lugar donde el mundo
no solo aparece, sino donde también el Dasein se constituye en su
posibilidad més propia: la de comprender y habitar un sentido. Lejos
de ser una pasividad receptiva o una operacién logica, la experiencia
es, en su sentido mas radical, un acontecimiento en el que el ser se
manifiesta, y en el que el Dasein puede apropiarse de si mismo desde
la verdad de su ser.

Enconsecuencia, estainvestigacion asume como hipétesisinterpretativa
que la experiencia, tal como la plantea Heidegger, no puede ser
comprendida dentro de las categorias tradicionales de la epistemologia
ni de la psicologia de la conciencia. Se trata, méas bien, de un fenémeno
ontolégico, estructuralmente vinculado a la comprension del ser. La
experiencia no ocurre como un evento aislado, sino como una forma
de habitar un mundo ya interpretado, desde una disposicion afectiva
concreta, en el horizonte de una temporalidad finita. Desde alli, se
sostiene que la experiencia auténtica no es acumulativa ni cuantificable,
sino transformadora: implica una conversiéon del modo en que el Dasein
se relaciona con lo que es.

Asi entendida, la experiencia no solo fundamenta la posibilidad de
conocer o de actuar, sino que constituye el terreno originario desde
el cual es posible toda verdad, toda comprensién y toda existencia.
La experiencia es, por tanto, el acontecimiento en el que el ser puede
mostrarse en su desocultamiento, siempre bajo el modo del cuidado, la
interpretaciény la finitud. Esta concepcién permite desplazar la mirada
desde una fenomenologia de la conciencia hacia una fenomenologia de
la existencia, tal como lo plantea Heidegger (1927/2003) en Ser y tiempo,
y justifica el enfoque hermenéutico adoptado en el presente trabajo. Se
trata, en suma, de repensar la experiencia como el modo originario
de habitar el mundo y de abrirse a la pregunta por el ser, més alla de
cualquier formalismo l6gico o subjetivismo representacional.

Enesta direccion, su texto Ontologia. Hermenéuticade la facticidad propone
que la investigacion fenomenolégica debe entenderse como el modo de
asumir y verificar como aparecen los fendmenos y, en esa indagacion,
lograr una actualizaciéon de la cosa bajo una via hermenéutica. Esta via
implica tratar de seguir el modo en que deben ser tomadas, segtin una
determinacion del mirar. Este mirar surge de una reflexion filoséfica
que suspende los presupuestos previos que impiden ver la experiencia
misma, la cual permite una familiaridad con el ente. Las ciencias

84  Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

operan bajo la creencia en una realidad externa a la experiencia y a
la teoria. El objetivo de las ciencias es obtener conocimiento de este
estado de cosas. Pero la actitud fenomenoldgica critica el fundamento
de la experiencia.

Este enfoque fenomenolégico esta relacionado con la manera como
se presenta el fendmeno, lo que transmite al observar y la atencion
en las cosas mismas. Es esencial estar familiarizado con el ente en el
que se manifiesta el modo en que se percibe la experiencia transmitida,
asi como con la forma en que se ordenan y analizan los elementos.
Esto refleja una concepcién y una problematica que responde a la
idea concreta de la ciencia. El modo en que el fenémeno se presenta
puede resultar, en algtn aspecto, tan relevante que llega a sustraerse
a la tradicion, la cual deja de reconocer que la esencia del fenémeno y
su descripcion no pueden partir de una actitud natural e ingenua que
toma lo que se da como verdadero. Para el fenomendlogo, lo que se
muestra directamente no necesariamente revela la esencia oculta de la
cosa en si. Aquello que da la impresién de un acceso directo e inmediato
no significa que los objetos deban ser tomados tal y como aparecen,
sino que se trata de aprender cémo, a través de esos ocultamientos,
se puede superar el punto de partida, arrojando luz sobre la tradicion
y retornando a lo originario. Este retorno es el que sittia la propuesta
de Ser y tiempo a la filosofia ante un preguntar mds radical que ponga
entre paréntesis la tarea fundamental, que es la pregunta por el ser.

Lo que se busca es una forma de evidencia cuya caracteristica principal
consiste en desmontar el punto de vista preestablecido del sujeto-
objeto, en el que el aparecer del fenémeno se vuelve importante y
se da solo a partir de la experiencia originaria. En correspondencia
con esa posicion, se configura la posibilidad de entender este nuevo
concepto de experiencia como la relaciéon vinculante que posibilita la
aparicion de los entes en su modo de relacion con el ser y el modo en
que aparecen los objetos de los que tiene experiencia el Dasein a partir
de este preguntar radical. En el existir, se ve en la forma como el Dasein
interpreta esa relacion ontolégica con el mundo:

Lo anterior significa que el andlisis ha de remitirse al modo
de ser segun el cual estamos en el mundo de un modo
cotidiano o, en palabras de Heidegger, con las cosas «a la
mano» (Zuhandenheit), siendo e interactuando con ellas, y
no desde una actitud teorética, la cual deformaria nuestro

85



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

objeto de estudio por fundarse en la actitud que Heidegger
denomina estar «ante» (vor) las cosas «(Vorhandenheit)».
Esta tltima perspectiva marcaria una distancia entre las
cosas y nosotros, de ahi la preposiciéon «ante», que apunta
ya a una cierta actitud tedrica, frente a la originaria «a la
mano» (Zuhandenheit). Habria que ir, en definitiva, «a las
cosas mismas» sin imponerles prejuicios o clichés de ningtn
tipo, de ahi que la cuestion del método y el recto acceso
se tornen puntos decisivos (Expdsito Ropero, 2017, p. 64).

La posibilidad de interpretacion radical al mirar algo y el determinar
activo a la vista en cuanto a como se configura supone tener de
antemano lo que es y lo que no es. Ese tipo de postura se aleja del
esquema sujeto-objeto, en que se entiende la experiencia bajo la postura
del conocimiento, en contraposicion a la mirada fenomenolégica,
que comprende la experiencia como vivencia y existencia, incluso,
acentuando esta diferencia puede rastrearse que:

(...) Heidegger, siguiendo a Husserl, descarta el criterio
«género/especie», entendido como eje metodolégico del
funcionamiento de las ciencias empiricas, para poder
acceder al «algo originario» o pretedrico; e) en el dltimo
paragrafo cerraremos el articulo sobre la elaboracién por
parte de Heidegger de una filosofia fenomenolégica como
ciencia pretedrica de la «vivencia (Erlebnis)», fun-dada en
el distinto uso del pardgrafo 24 de las Ideas de Husserl, es
decir, en la intuicién hermenéutica (Petrella, 2023, p. 272).

Para el esquema del sujeto-objeto, el centro esta en la conciencia del yo
pienso, que tiene enfrente a los objetos de la naturaleza; se determina
que la percepcion establece las posibilidades de relacién en las cuales el
sujeto, previo a esa construccion, define la manera en que los objetos se
conocen. Este esquema se configura a partir de la historia tradicional,
bajo los productos que identifican en un principio al sujeto aislado del
mundo como una manera en que solamente puede constatar lo que se
entiende por la ciencia y el modo como se investigan los objetos de la
experiencia. Sin embargo, cabe mencionar que, tanto para la teorfa del
conocimiento como para la perspectiva fenomenolégica de Heidegger,
la experiencia se presenta como una condicién de acceso al mundo.
Seguin Waldenfels (2017), el matiz radica en que este concepto adquiere
una perspectiva mas amplia en la reflexiéon fenomenolégica de Husserl
y Heidegger:

86  Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

Hablo de “caminos” como lo hace Husserl de vez en
cuando y como Heidegger recomienda con todo detalle,
para retornar al significado inicial de la palabra griega
methodos. Se requiere de un camino en la experiencia, porque
la experiencia es algo que bien es verdad que nosotros
conocemos, pero no entendemos en significado propio.
Esto es vélido por ejemplo para el acontecimiento, para
todos familiar, del nacimiento, que pierde su simplicidad
cuando preguntamos por él expresamente. Descubrimos
alli una anterioridad particular una vida que brota, los
ingredientes de otros, traumas tempranos, la recepcién
como nifo natural o adoptado, revestimientos narrativos, y
en todo descubrimos un yo que siempre conserva los rasgos
de un Lo Es (Waldenlfels, 2017 p. 416).

En su texto Problemas fundamentales de la fenomenologia, Husserl (1994)
establece que la validez de sus verdades siempre es independiente
de todas las verdades de las ciencias positivas. Para esto, Husserl
plantea que desde la aritmética se extraen consecuencias a partir de las
proposiciones ganadas de manera comprensible e independientemente
de los axiomas, pero esta verdad no esta fuera de ellos, porque es una
verdad formal (Husserl, 1994). Sin embargo, es pertinente cuestionarse
sobre las verdades logicas y las formalidades objetivas que no han
sido abordadas por la fenomenologia. Que sean positivas no significa
Unicamente que se las comprenda usualmente como vinculadas a
positividades, sino que efectivamente pueden siempre comprender
algo. Este algo es lo juzgable, lo concordante a lo idéntico, y el referir
eso a una ontologia formal en tanto no han surgido de una actitud
fenomenoldgica, pues no se ha dejado de lado aquello que agrega la
conciencia y que puede suprimir la légica posible de las premisas.
Heidegger terminara por alejarse de esta misma postura:

En la fenomenologia de Husserl, el concepto de epojé se
redefine de una manera mas radical, como un cambio
fundamental de actitud no sélo respecto al conocimientoy a
las teorias ya existentes, (lo que se aparenta a la suspension
del juicio) sino también frente a la realidad misma, cambio
de actitud que Husserl describe con las imagenes de de
poner entre paréntesis la existencia del mundo y de los
sujetos y objetos reales para quedarse tinicamente con
la experiencia de la conciencia pura, analizable por un
observador desinteresado, lo que Heidegger, asistente
y discipulo de Husserl a partir de 1918, terminaria
por rechazar para orientar la fenomenologia hacia la
hermenéutica (Ledn, 2009, p-269).

87



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

El transito desde la fenomenologia de Husserl hacia la
hermenéutica del Dasein

(Por lo tanto, si se pregunta en qué medida las constataciones
fenomenoldgicas y ontolégicas son independientes entre si, o hasta
qué punto son verdades sobre la subjetividad pura y las verdades
objetivas, significa o puede significar que existe la independencia
entre las constataciones fenomenoldgicas y ontoldgicas? La respuesta,
en palabras de Husserl, muestra que evidentemente hay una cierta
dependencia que parte de la cosa que existe realmente y que se
constituye en un saber cuyos juicios son verdaderos y cuya validez
descansa en la experiencia. Es aqui donde la palabra aparece para
establecer que se puede intuir un suelo de estructuras experienciales,
a priori, en relacién con lo que el intérprete puede dar cuenta desde lo
ya interpretado de un posible experienciar. Si se juzga sobre cosas, se
formulan juicios positivos:

mitos juicios acerca de cémo son esas cosas, y juicios
existenciales de estilo positivo; si juzgo que tales cosas se
encuentran (que hay esas cosas) respecto a este o aquel
tiempo, en estos o aquellos lugares del mundo naturalmente
no juzgo solo sujetos que estarian y sobre su conciencia
experiencial o de cualquier otro tipo, es decir, no juzgo de
modo puro sobre dicha conciencia en tanto tiene experiencia
de esas cosas (Husserl, 1994, p. 158).

Esta forma de juzgar bajo la idea de la vivencia separa a Husserl de
la posicién psicoldgica, pues el experienciar y el pensar humano por
las cosas permite vislumbrar a la experiencia como una posibilidad
de positividad. Sin embargo, es posible experienciar las cosas como
propias y también determinar que tenemos una experiencia en
comun; y sobre esta experiencia, las cosas posibles: como son, déonde y
cuando existen, y como se han transformado, lo cual ha determinado
causalmente otras. En la actitud dirigida hacia las posibilidades, se
trata entonces, de establecer como dichas cosas se determinan como
posibilidades, es decir, como pensables.

No obstante, este planteamiento no se limita a cuestionar el ser de las
cosas, sino que también implica un juicio objetivo sobre la objetividad,
ya sea simple o inexistente, que se encuentra implicita en la temética
de la epojé. En este contexto, es posible indagar sobre una tematica pura
de la subjetividad, en la que se tiene experiencia de un objeto especifico

88  Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

o, en términos mas generales, de las cosas en si. Asi, se puede afirmar
que, en esta evidencia, se presentan verdades que siempre pueden ser
confirmadas.

La tematizacién no se confronta con una verdad empirica, éntica
u ontolégica si se adopta una actitud natural que ignore la verdad
fenomenoldgica. Puede que se juzgue esto como algo falso respecto a
una manera de constatar una evidencia que no obedece a cuestiones
positivas, pero hay que recordar que la experiencia 6ntica, objetiva y
positiva es un transito de la experiencia o evidencia fenomenolégicas,
que choca de algtin modo con lo fenomenolégicamente experienciado.
Ambos juicios y conocimientos son independientes, pero eso no
significa que las verdades en ambos lados tengan entre si una posicién
contraria.

Mientras se juzgue de manera fenomenolégica, se abre el universo,
la subjetividad pura y, segtin las realidades y posibilidades, se tiene
siempre como permanente unaexperienciadel mundoy, eventualmente,
también la vida al natural, las positividades ideales que ejercen como
evidencia matemadtica o de cualquier otro tipo de ontologizacion.
La fenomenologia parte de considerar a la vida también desde su
experiencia y no de simplificar desde el juicio logicista, sino de hacer
valer otra expresion, en la medida en que las experiencias positivas,
como los juicios y demas actos de conciencia positiva, no son mas que
actos singulares, aspectos infinitos del ser que compone el campo de
las verdades positivas como verdades existentes.

Lo que se comprueba con el juicio de verdad es que, al preguntar
por su fundamento, se puede retornar a encontrarlo, y esto se ve
en la transformacion a través de la epojé. Se trata del mismo juicio,
de la experiencia, del mismo teorizar que modifica su practica y
conserva el contenido sin renunciar al sentido, y a esa actualizacién
exclusiva respecto a la situacion de quien lo vivencia. Husserl, como
la subjetividad que conoce verdades, atiende a una experiencia que
reflexiona y verifica a través de una fundamentacién que permite
expresar lo que se vive. Esta vivencia de la evidencia no solo emite
juicios generales, sino que también se apropia del ser verdadero. Para
Husserl, la esfera de la subjetividad implica una experiencia valida que
posibilita la constitucion del sentido. Esta experiencia del sentido no
se reduce a un mero registro de datos, pues la experiencia subjetiva
implica una interpretacion:

89



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

Experiencia es siempre interpretacion. La silla, la mesa, el
aula y el resto de las cosas con las que nos encontramos,
pragmata, son competencias del entender y del interpretar,
no de la mera recepcién. Lo cual no significa que sean
nuestras creaciones. Mas bien al contrario: la comprension
a pesar de que no es una recepcion pasiva es comprension
de algo que es, es comprensién precisamente porque es
comprension de un cierto ente. Todas estas estructuras son
estructuras de nuestras relaciones con el ser, de nuestra
comprension del ser, a partir de cuyo fundamento y solo a
partir de él nos podemos encontrar con los entes, ya se trate
de entes otros o propios, distintos o semejantes a nosotros
mismos (Patocka, 2005, p.188).

Lo anterior nos invita a reconsiderar la forma en que interactuamos
con nuestro mundo circundante. Al ver la experiencia como
interpretacion, se destaca la importancia de cada individuo, quien
aporta su propio contexto y entendimiento a la experiencia, lo que la
hace tinica y multifacética. Al interpretar los objetos y las situaciones,
también estamos influidos por nuestras experiencias pasadas, por la
cultura y la sociedad. Esto significa que la comprensioén es un proceso
social y compartido, lo que podria llevar a diferentes interpretaciones
de la misma experiencia, dependiendo de las perspectivas de cada
individuo.

Recordemos que, al hablar de actitud fenomenoldgica, es necesario
entender que la epojé es un poner entre paréntesis la actitud natural
que observa de manera ingenua la realidad dada. Mediante la epojé,
incluso se interpelan los habitos y el mundo conocido o predado, con el
fin de comprender la esencia o estructura de un fenémeno en el mundo
circundante; esto es, ir a las cosas mismas. Esta actitud fenomenolégica
interpela el mundo “ya familiarizado con lo ente” (Heidegger, 2023,
p- 99). En ese sentido, Heidegger se apoya en la fenomenologia de
Husserl para poner entre paréntesis lo que se ha aprendido, incluidas
las tradiciones, lo que posteriormente se ve reflejado en la demolicion
ontolégica que Heidegger (2023) desarrolla en el paragrafo 6 de Ser
y tiempo, puesto que la tradicién encubre y “obstruye el acceso a las
fuentes originarias de donde fueron tomados, en forma parcialmente
auténtica, las categorias y los conceptos que nos han sido transmitidos”

(p. 42).

90  Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

El &mbito de los objetos abre una comprension fenomenolégica en el
Dasein, en el modo en que los ttiles empleados en la vida cotidiana
dejan ver una experiencia, es decir, un trato con el mundo. De esta
forma, para Heidegger:

El ambito de objetos que presta el sentido originario del ser
es el delos objetos producidos, el de los ttiles empleados en
el trato cotidiano [con el mundo]. Asi, pues, el horizonte al
que tiende la experiencia originaria del ser no se asienta en
el ambito ontolégico de las cosas concebidas a la manera de
un objeto que se aprehende teoréticamente en su contenido
real, sino que remite al mundo que comparece en el trato
de la produccién, de la ejecucion y del uso de los objetos
producidos. Aquello que ha sido finalizado en la actividad
del trato productivo (Poiesis), aquello que est4 a la mano
y disponible para una eventual utilizacién: esto es lo que
propiamente es. Ser significa ser-producido y, en cuanto
producido, en cuanto algo que resulta significativo para el
trato, también significa estar-disponible (Heidegger, 2002,

p- 57).

Al hablar de una experiencia fundamental, Heidegger la relaciona
con una dimensién ontolégica que facilita el acceso al verdadero
motivo que origina la ontologia aristotélica. Asi, el &mbito del ser se
relaciona con las maneras y perspectivas en que se articula el ser. Si la
investigacion tiene por objeto un experienciar, este se desarrolla en su
cardcter ontolégico, y al mismo tiempo, incluye de manera previa un
movimiento co-dado que posibilita el acceso al verdadero motivo que
origina la ontologia aristotélica.

Precisamente en la Fisica de Aristoteles, la interpretacion como
fenédmeno pleno debe interpretarse en relacién con su objeto, el modo
en que este se aborda en la practica de la investigacién. En relacién
con la experiencia fundamental, en la que el objeto viene predado
como punto de partida, la investigacion se vincula con la actividad
constituida de la puesta en marcha. Esto se refiere al modo concreto
de nombrar y articular conceptualmente el objeto. De esa manera,
el sentido ontolégico se extrae de la experiencia fundamental del
objeto. El horizonte al que tiende la experiencia originaria del ser no
se asienta en el ambito ontoldgico de las cosas concebidas a la manera
de un objeto que se aprende teéricamente en su contenido real, sino
que, para Heidegger, remite al mundo que comparece en el trato de la
produccién, de la ejecucién y del uso de los objetos producidos.

91



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

Queelyoseadeterminado porlapoiesis, es decir, porlo que estdalamano
y disponible para una eventual utilizacién; esto es, en sentido estricto,
aquello que propiamente es. Ser producido resulta significativo, pues
implica no estar disponible en tanto objeto de circunspeccién. Esto
puede rastrearse en los libros A y B de la Fisica de Aristoteles.

Heidegger interpreta que la experiencia fundamental es la base de
la investigaciéon que determina el modo de la donacién del objeto.
La experiencia parece mostrar la perspectiva en la que se configura
y las categorias explicativas que surgen del anélisis orientado de esa
manera. Es la experiencia practica de la vida, recuperada a partir
de la destruccion histérica. Con base en lo anterior, Escudero (2016)
establece que el tema de la verdad que ocupa la filosofia se vincula con
la experiencia factica de la vida humana y no tanto con el problema de
las concepciones del mundo.

En los Prolegémenos para una historia del concepto de tiempo, Heidegger
(2006) habla del término de experiencia como un suelo que modifica el
modo de acceso originario con miras a aquello por lo que se pregunta.
Es la carne de la que depende. En el pardgrafo 17, el concebir lo que
es propio y verdadero para la elaboracién de la pregunta depende de
lo méas originariamente que se lo experimente en la relacion del ser
con el modo en que se lo comprenda ontolégicamente. Cuanto mas
se logre sustraer los prejuicios y se tome a esta experiencia por ella
misma. Aquello por lo que se pregunta incluye en Heidegger una
relacion con el logos y la experiencia griega, que se experimenta con
la idea no de revivir la pregunta, sino de repensar la cuestion acerca
de lo que el ser es, en la misma experiencia de su preguntar, en cuanto
se experimenta aquello que no logra hallar una estructura que fije la
pregunta. Experimentar y explicar el propio experimentar, explicitar
ese ente que somos nosotros mismos, y que, por lo que hace a su modo,
se da lo que es lo mas lejano y lo que logra capturar las estructuras
del propio fenémeno. En cierta manera, ya venia ya preparada por
la filosofia griega, pues en ella ~aunque no se llegé6 al extremo de la
materializaciéon- se experiment6 el mundo, conforme a un rasgo
natural del conocer: como prigmata, es decir, como aquello con lo que
el quehacer tiene que ver (Heidegger, 2006).

Esta experiencia quereclamaaqui Heidegger es una diferenciaciéon entre
el experimentar 6nticamente de un modo que es claro ontolégicamente
y que no tiene por qué quedar claro. Esto significa que el mundo no

92 Discusiones Filoséficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

se experimenta de la manera en que algo se cree saber, sino en la que
el Dasein se experimenta en su constituciéon mas elemental del ser, a
saber, en cuanto este-siendo-en-el-mundo, él mismo en su experiencia
como ente que descubre aquello con lo que estd en relaciéon. Pues esta
experiencia descubre siempre en relacion, y no es desfigurada por
teorfa alguna del conocimiento. Heidegger piensa una totalidad en la
experiencia del mundo, no como una mente aislada del mundo que
tiene necesariamente que saltar del cogito al sum constantemente para
evidenciar lo que es. Es por ello por lo que propone el ser-en-el-mundo
como existenciario que desocultar esta relacion:

Segun el autor de Ser y tiempo, lo decisivo en toda
experiencia de lo cor-poral (Erfahrung des Leiblichen) es
su constitucion existencial o mundana. Por eso, lo que se
precisa es un desarrollo suficiente de la constitucién del
existir (Dasein) como ser-en-el-mundo (In-der-Welt-sein)9,
especialmente de algunos de sus fenémenos ontolégicos
constitutivos (Rodriguez, 2019, p. 191).

En esta misma linea resulta pertinente recordar la interpretacion que
ofrece Gaos (1993) en su traduccién y glosa de Ser y tiempo, cuando
subraya que incluso en su forma vulgar, la experiencia del tiempo
remite a una estructura ontolégica mas profunda del Dasein. Gaos
(1993) sefiala que:

El hablar del pasar del tiempo da expresion a esta
'experiencia': el tiempo no se deja detener. Esta 'experiencia'
s6lo es posible a su vez sobre la base de un querer detener el
tiempo [...] El estar a la expectativa olvidando y presentando
de la existencia impropia es la condicién de posibilidad de
la vulgar experiencia del pasar del tiempo (p.113).

Esta observacion permite entrever que incluso las formas impropias
o cotidianas de experimentar el tiempo —como el "pasar" de los
momentos— descansan sobre una comprensién existencial mas
originaria. El Dasein, en su modo impropio de ser, olvida los instantes
que se deslizan y vive a la expectativa de los "ahoras" presentes, lo
que constituye una forma de experiencia que, aunque encubridora,
testimonia una estructura temporal previa. Asi, la experiencia del
tiempo se revela como un fenémeno ontolégico fundado en la
temporalidad del ser-ahi, y no como un simple registro subjetivo o
psicolégico del cambio.

93



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

Por eso recurre al concepto de logos para establecer que es el sehalar
como experiencia que descubre y que hace que veamos lo que debemos
experimentar. De ahi que no vea un sujeto aislado de sensibilidad
que no logra entender ni orientarse en su mundo. Es por eso que el
Dasein experimenta encontrarse en el mundo, el pasar de un discurso
vinculado con una experiencia natural e ingenua del mundo a un
discurso de una experiencia primaria, en cuanto modo de ser del
Dasein. Pero esa esclerosis del estar interpretado se acenttia atin mas,
dado que todo discurso comunicado es, a la vez, discurso expresado; y
aquello que en tal expresion se manifiesta del estar interpretado —-que
no es otra cosa que el lenguaje- esta sometido a procesos de formacién
deterioro. El lenguaje, por tanto, comparte el modo de ser del Dasein
(Heidegger, 2006).

La facticidad del Dasein es algo que puede experimentar, y esto es una
experiencia originaria, pues es la angustia la que le permite llegar a
esto. La facticidad es su propio aqui y su propio en cuanto le presenta
la mundanidad en cuanto con el estar-siendo-en-ella. Heidegger
(2006) establece entonces que la angustia, como estado de animo,
es por antonomasia la experiencia del ser. La experiencia, desde la
interpretaciéon de Heidegger, es lo que refiere a la posibilidad de la
btsqueda de su ser mas propio.

Heidegger, en su texto ;Qué es la filosofin?, afirma que el lenguaje
ordinario, en su representacion, se distancia del concepto de experiencia
del lenguaje griego. Solo bajo la interpretacion del logos y del Iégein es
posible aproximarse mediante el didlogo y no la recreacién que remite
a un co-responder. Es decir, implica un estar y comprender en relacién.

Pero, sobre todo, la actual representacion del lenguaje
esta lo mas alejada posible de la experiencia griega del
lenguaje. La esencia del lenguaje se manifiesta a los griegos
como Adyog. Sin embargo, ;qué significa Adyocy Aéperv? Sélo
hoy, a través de las diversas interpretaciones del 1dyog,
comenzamos lentamente a penetrar con la mirada en su
esencia originariamente griega (Heidegger, 2004, p. 24).

Lenguaje, logos y experiencia del ser en la cotidianidad

La manera en que se entiende y utiliza el lenguaje hoy en dia se
distancia significativamente de la comprension que los griegos tenian

94 Discusiones Filoséficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

del mismo. Esto implica una pérdida de la profundidad y el significado
que el lenguaje tenia en su contexto original. Por este motivo, Escudero
(2009), en El lenguaje de Heidegger: diccionario filosdfico 1912-1927, cita
a la experiencia como un modo de descubrir: “Erfahrung remite mas
al hecho de aprender o descubrir algo a partir del mundo exterior,
mientras que Erlebnis indica una experiencia con un intenso afecto
sobre la vida interior de uno” (p. 80).

En contraste, Erlebnis se centra enlas vivencias que generan un profundo
impacto emocional en la vida interior del individuo. Este concepto
pone de relieve la subjetividad y la conexién emocional inherente a las
experiencias, sugiriendo que el conocimiento no es tinicamente una
cuestion de datos externos, sino que también esta influenciado por las
emociones y la existencia personal.

Esto concuerda con la experiencia que hace el ser humano
de si mismo: normalmente no experimenta lo general y lo
individual como contrarios que en él subsistan; antes bien,
lo propio para él lo experimenta justamente como necesario
y general sin que por ello se sienta determinado ajenamente
(Gutiérrez, 2009, p. 205).

La experiencia, tal como se comprende en Ser y tiempo, se articula desde
el factum del Dasein, en consonancia con la critica heideggeriana a la
tradicion que separa sujeto y objeto. A partir de Ser y tiempo, se puede
plantear, una persecucién de este concepto, que no aparece como
existenciario, sino como posibilitador en algunos pasajes de la obra.
En el pardgrafo 3 de Ser y tiempo aparece por primera vez la palabra
experiencia acompanada del término interpretaciéon. Se emplea para
definir aquella regién precientifica en la que se gana el dominio del ser,
lo que permitira definir lo esencial en los conceptos fundamentales, para
contraponerlos a la manera en que se ha tematizado el conocimiento a
partir de manuales y cuestionamientos ya fijados.

De hecho, no es casual que durante la primera etapa docente
de Martin Heidegger en la Universidad de Friburgo (1919-
1923) la nocién de experiencia adquiriese un protagonismo
inusitado, sobre todo si lo comparamos con sus escasas
apariciones en Ser y tiempo. La filosofia, nos diréd en las
lecciones del semestre de invierno (WS) de 1920/21, brota
siempre de la «experiencia factica de la vida» (faktische
Lebenserfahrung). Asi es como frente al empirismo, el

95



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

neokantismo y la teorfa del conocimiento que se desprende
de la fenomenologia, la experiencia que surge de nuestro
trato familiar con el mundo se convierte en el nuevo punto
de partida de la filosoffa (Garcés Ferrer, 2018, p. 440).

Los conceptos fundamentales surgen precisamente de esa experiencia
precientifica, y es esta primera apertura la que da acceso a lo propio,
respectoalasestructuras fundamentales del ser. En el paragrafo 6, acerca
de la destrucciéon de la historia de la ontologia, la palabra experiencia
surge como un suelo originario desde el cual es posible alcanzar las
primeras determinaciones del ser, que seran, en adelante, decisivas
dada la destruccién ontolégica. En el paragrafo 17, la experiencia
aparece como un acceso a las cosas y a su determinacién frente a un
inmediato hallazgo de una multiplicidad de sentidos indeterminada y
atil.

Pero es en el paragrafo 21, donde la experiencia entra en discusion
respecto a una manera de separarse de la diferencia sujeto-objeto.

En lo recordado tengo experiencia de un fragmento de la
comprensibilidad de mi mismo (de que en ello se «expresa»
el si-mismo), pero sin una ordenacién expresa u objetiva.
No necesito reflexionar sobre mi; no necesito referirla a algo.

—

El sentido de relaciéon del tenerme en ello (comprender),

2. el sentido del si-mismo — nexo de significatividad que seiala a la
estructura de la situacion;

[ad-1) aclarar mas la comprension; su conformacion como actitud
fundamental

ad-2) aclarar con mas detalle el concepto de situacion — la
conformacion de esta como clase de objetos]

3. viday mundo del si-mismo: relaciones de significatividad en un
conjunto (complejo) relacional;
4. Enfatizaciéon de la comprension — motivo — tendencia (cf.

la anotacién titulada «Comprension»); expresion de nexos de
vivencias— relaciones del si-mismo hacia comprensibilidades;
vivir en el asunto. Direccién del modo de estar afectado (-este
vivenciar el sentido) por significatividades para un si-mismo en
situaciones; esfera de la comprensibilidad [187] (inclusion de la
forma originaria de la «auto suficiencia»): vivir la vida, ganar
— apoderarse — perder la vida;

96  Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

5. No exagerar la acentuacion del yo, dejarla de lado — genético-
expresivamente — a l dejarla de lado, mds cerca del origen;

6.  En general, nexo de expresion genético entre situaciones
actuales facticas; vida historica; protohistoria, la vida en y para
si;

7.  «Andlogamente» para la situacion y todas las unidades

relacionales constitutivas (Heidegger, 2014, p. 196-197).

En la cita preliminar, se ofrece un andlisis complejo de la experiencia
personal y su relacién con la comprensién de uno mismo. La mencion
de que en la memoria se tiene una experiencia inconclusa de uno
mismo sugiere que la autocomprension es un proceso continuo y no
lineal. La comprensién no se presenta como una imagen completa, sino
como un compuesto de experiencias que nos permiten intuir quiénes
somos. La insistencia en vivir la vida para comprenderla remite a
una vision mas dindmica que la estatica ontologia cartesiana. La
hermenéutica pone de relieve que la comprensién es una experiencia
vivida, donde la subjetividad se entrelaza con el mundo en un proceso
de interpretacion constante. La discusién hermenéutica de la ontologia
cartesiana permite destacar como la comprensiéon de uno mismo y del
mundo se configura en un proceso dindmico, relacional y contextual, en
contraposicién a la visiéon dualista y estética del sujeto cartesiano. Esta
conexion resalta la riqueza de la experiencia humana y la complejidad
del conocimiento, invitando a una reflexién mas profunda sobre la
identidad y la realidad. En él, la discusion hermenéutica de la ontologia
cartesiana del mundo nos habla de la manera en que la experiencia de
la dureza y de la resistencia, en la descripcion de Descartes, resulta
clara en su modo propio de ser, lo que se muestra en la sensibilidad y,
con mayor razon, se determina ese modo de ser. Nos habla de la dureza
del sentido fenoménico experimentado en si mismo y determinable en
esa experiencia.

Recién entonces, el concepto de experiencia, con una interpretacién de
la dureza que se extingue en la percepcion de la posibilidad de captar
el ser en el ente que comparece en esa percepcion, es decir, considera
que, en esta primera descripcion cartesiana, la percepcion se convierte
en una yuxtaposicion de las cosas, que estdn ahi y que son extensas.
Sin embargo, Heidegger advierte que ni la duracion ni la resistencia se
muestran en absoluto si hay un ente que tenga el modo de ser Dasein
o, por lo menos, el de un viviente. De esa manera, la critica en la que
Descartes interpreta el ser de Dasein cae en la manera de considerarla
extensa, es decir, como sustancia. Terminada esta critica, es posible ver

97



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

a la experiencia no desde un tomarse de manera vulgar, sino referirse
a la experiencia a la manera de la prefenomenologia, que muestra el
ente como una cosa, que no es comprensible por medio de la simple
sociedad.

Por tal motivo, este concepto sirve entonces para apelar a lo
ontolégico. Hasta aqui, se tiene una experiencia ingenua de lo césico
y una experiencia que es capaz de mostrar, mediante la interpretacién
fenomenolodgica, la manera en que se accede a la experiencia originaria
de este fenémeno. Esto quiere decir que la experiencia cotidiana
circunmundana no es capaz de mostrar al Dasein de manera adecuada.

Para Heidegger, es importante sefialar que la estructura ontolégica
del Dasein se deriva de la comprensién del ser, siendo este abierto a
partir de la disposicién afectiva y el comprender que constituyen el
modo de ser de este analisis de acceso. En el paragrafo 43, Heidegger
utiliza la palabra experiencia como un estar en el tiempo de las
representaciones, lo cual originariamente es algo cambiante en si
mismo y algo permanentemente fuera de la experiencia del Dasein,
apelando a la lectura kantiana sobre la prueba de lo temporal. Aqui,
critica la idea de una experiencia interna, diciendo que el idealismo
problematico sostiene la demostracion de la experiencia de manera
automatica y conforme con la conciencia filoséfica. Sin embargo, esto
no es suficiente. Define entonces la experiencia ontolégica existencial
como opuesta al idealismo, pues la experiencia busca hacer frente a
la apertura de toda remisién de significatividad y considera que la
experiencia de la resistencia, es decir, el descubrimiento de lo resistente,
solo es posible sobre la base de la aperturidad del mundo.

En este contexto, la experiencia y la resistencia solo estdn determinadas
facticamente por la direccion del descubrimiento del ente que hace
frente dentro del mundo. La suma de estas experiencias, para el filésofo
aleman, no conduce a una apertura del mundo, sino que presupone
que es precisamente una manera de hacer visible que el estar en el
mundo es lo que sostiene la posibilidad ontolégica. Esto aparece en el
paragrafo 44, literal B, al hablar sobre la importancia de entender que
el Dasein no necesita colocarse ante el ente mismo, en una experiencia
originaria, para quedar envuelto hacia este.

En el pardgrafo 47 se dice que el Dasein puede lograr, por su
comentario a otros, una experiencia de la muerte. Heidegger habla de

la tematizacion de otras doctrinas sobre la complejidad de la idea de

98 Discusiones Filoséficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

dar con la experiencia propia y ajena, lo que remite a su posible ser y
su correlativo no-ser. Hasta aqui es posible tener un indicio de lo que
terminard ligando en el encuentro de la comprensién de la llamada
y la culpa. El pardgrafo 58, apartado que establece la experiencia de
la conciencia como una apelacién y una llamada de deuda. También
se habla de las diferentes experiencias e interpretaciones que plantean
la conciencia y que podrian concebirse desde la existencia, pues es la
comprension vulgar de la conciencia la que delimita el acceso a esa
etapa de interpretacion del poder ser propio.

Experiencias limite: muerte, culpa y conciencia

Para ello, es necesario vincular la experiencia cotidiana de la conciencia
con el anélisis ontolégico. Se habla de la experiencia como un saber,
como una experiencia, y de la conciencia que termina en culpabilidad.
Se aborda la experiencia de lo que no emerge como llamada y de
la experiencia a modo de llamada, que permite, y aqui radica la
diferencia, entre el lenguaje y la experiencia natural, y la experiencia
originaria. Un acceso que permite ver que la experiencia apunta hacia
lo significativo, lo que interpela, mostrando un acercamiento en el
que se intenta explicar que incluso la conciencia del Dasein cotidiano
tiene experiencia de conciencia. Nos pregunta por qué la experiencia
tiene una manera de considerar distintas relaciones de la experiencia,
acordes con las ciencias y los saberes. Tenemos la experiencia a modo
de amonestadora, que, en la manera cotidiana, tiene por definicion
una conciencia que imita y despierta. Heidegger siempre intenta
mostrar que la experiencia cotidiana conoce una tnica instancia de
interpretacion, y que se justifica planteando una pregunta que evalae
esa experiencia de la conciencia y permita, mediante este analisis,
hacerlo mas claro en su forma propia.

La experiencia, hasta donde se ha establecido, obedece a cuestiones
de un verdadero acceso, de una manera de dejar que sea el propio
fenémeno el que permita acceder.

En el caso, por ejemplo, de la experiencia cotidiana del tiempo, donde
se sale de la experiencia del faltar, hablando de un modo efectivo el
presente. Heidegger termina por analizar los distintos fenémenos
para mostrar las condiciones que enfatiza la experiencia vulgar y la
imposibilidad de comprender el modo en que se presenta. Asi, resulta
la bisqueda de filésofos como Kant y Hegel, quienes abordan la
interpretacién vulgar del tiempo.

99



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

La historia es dindmica, segiin Heidegger, por ello tanto
en nuestra dimensién individual como personal, los
hechos o los acontecimientos del pasado estdn presentes
en nuestra existencia individual o colectiva. No se trata
aqui de un determinismo, sino que de una realidad que es
innegable: nos toca vivir en una época de la humanidad,
respondemos a ciertos parametros culturales, hablamos
un idioma especifico, tenemos alguna ciencia, etc. (Mufoz,
2016, p. 277).

La historia influye en nuestra existencia, mientras que en Ser y tiempo,
Heidegger (1927/2003) profundiza en la naturaleza de la experiencia
y su conexion con el ser. Juntas, estas ideas subrayan que, aunque
estamos inmersos en un contexto histérico que nos moldea, tenemos
la capacidad de interpretar, comprender y actuar en nuestro entorno.
La dindmica de la historia y la naturaleza activa de la experiencia nos
permiten vivir de manera auténtica en el presente, en didlogo constante
con el pasado y en proyeccion hacia el futuro.

El concepto de experiencia, entonces, en Ser y tiempo se despliega
bajo una profunda critica a las interpretaciones tradicionales del
conocimiento y de la ontologia. No es una ontologia en el sentido
metafisico, sino una ontologia fenomenolégica radicalmente distinta,
desde la que el objeto es la cosa misma y quien va a determinar, de
algan modo, la experiencia y la manera de acceso a esa estructura del
ser. La experiencia, pues, se presenta como un acceso originario al
ser que va mas alla de categorias, como las de la filosofia tradicional,
como la cartesiana, que limitan la comprension del Dasein como mera
sustancia extensiva.

Esa experiencia sugiere no un simple conjunto de percepciones
acumuladas, sino la basqueda de lo esencial del ser, donde la
interpretacion juega un papel crucial. Esa experiencia es precientifica
y permite a los individuos conectar con las estructuras fundamentales
del ser, ofreciendo la base para entender conceptos que ignoran las
dimensiones afectivas y comprensivas que constituyen la existencia
humana. Asi, la experiencia no puede reducirse a una simple posicion
de entidades; mas bien, debe considerarse como el modo de aparecer,
el modo de acceso, la manera en la que se implica el aparecer y cémo
se reconoce, proponiendo una vinculaciéon con lo propio, lo temporal,
la apertura, la comprension y la misma génesis de la apertura de la
verdad, como experiencia griega que implica el descubrimiento en la
interaccién con aquello que se piensa.

100 piscusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

La experiencia, pues, se convierte en un puente de comprensién entre
la conciencia y la culpa, no como un fenémeno aislado, sino como
una constante relacion del ser y la existencia que emerge del estar
en el mundo. Es por eso que Heidegger diferencia estas experiencias
vulgares y, a partir de las experiencias cotidianas, deduce aquella
experiencia originaria que le permite revelar mds profundamente
significados ocultos, los cuales limitan las interpretaciones solo por
su acceso inadecuado a la verdad del ser. Entonces, el concepto de
experiencia en Heidegger requiere una interpretacién que vaya mas
alla de lo perceptivo y confiere en su esencia un proceso de apertura al
ser mediado por el estar en el mundo de la temporalidad y la relacion
con el mundo, que invitan a una comprension mas profunda del existir
del Dasein.

La definiciéon de experiencia se centra en la relaciéon entre el Dasein y
su ser en el mundo. En este documento se propone un concepto de
experiencia que no se suscribe simplemente a un acto de conocimiento
aislado, sino a una forma de acceso intrinsecamente vinculada al
contexto y a la forma en que el Dasein se relaciona con el entorno.
La experiencia, pues, suscribe un suelo que transforma y plantea la
pregunta sobre el ser. Esto implica el modo en que se experimenta algo,
lo que afecta directamente a como se comprende y se pregunta sobre
el ser, ademas de implicar un matiz ontolégico, lo que significa reflejar
la esencia del ser mismo, en lugar de un mero conocimiento objetivo.
Se enfatiza, entonces, que la experiencia es un acto que se realiza en
relacién mas no en aislamiento.

Heidegger distingue, pues, entre experimentar 6ntico y ontolégico,
sugiriendo que la verdadera experiencia se encuentra en la biasqueda
del comprender el ser en su totalidad. Asi, la angustia se presenta
como el acceso clave a la experiencia, permitiendo confrontar la
propia facticidad del Dasein y, por ende, descubrir la manera de llegar
a la experiencia del ser mas propio. Es un proceso relacional en la
btsqueda del ser y la comprensién ontolégica del mundo, que busca
las estructuras fundamentales sobre las que se han planteado las teorias
y el conocimiento superficial. El concepto de experiencia, definido
en Ser y tiempo, no debe entenderse como una categoria presente en
el texto, sino como un modo de acceso que se puede extraer de las
reflexiones del texto, figurando como una interaccién compleja entre
el Dasein y el mundo. Para Heidegger, es la experiencia la que sostiene
y fundamenta las nociones que dan acceso a un verdadero analisis de

101



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

los existenciarios, apartdndose de concepciones reduccionistas como lo
son la percepcion interna y la existencia aislada del sujeto-objeto.

En cambio, su experiencia originaria es una relacién fundamental con
un mundo persistente y cambiante que se manifiesta fuera del Dasein
y con el que se vincula. Heidegger critica la dualidad de la experiencia
en el concepto moderno, en el que la experiencia surge del interior del
sujeto y no de la comprension del estar en el tiempo y en el mundo, lo
que significa que es una experiencia temporal y cuya percepciéon de
la realidad se evidencia en el modo en que se relaciona y aparece a la
vista en la misma experiencia al preguntar.

Heidegger destaca en ese aspecto la experiencia del tiempo como una
condicién de la existencia de algo que se cree que permanece, pero
que persiste para que el Dasein pueda experimentar lo temporal. Esa
experiencia que condiciona la existencia se amplia y nutre no solo en
las propias experiencias, sino que comprende su existencia a través de
la relacion con los otros y el conocimiento con el mundo. Esto quiere
decir que tiene una condiciéon ontoldgica y existencial que no termina
con una acumulacién de eventos y percepciones, sino que se configura
como una relacion propia de la existencia, la temporalidad y la finitud.

Se sugiere entonces que sea la experiencia originaria y el acceso a ella
lo que condiciona la percepcién que se tiene en la interaccion con el
mundo, asi como los aspectos ontolégicos y existenciales, en los que
la comprensiéon muestra la manera en que se constituye el modo en
que existe el Dasein en cada caso. Heidegger sostiene que, incluso en el
tiempo, la experiencia originaria del Dasein revela que el ser humano
se encuentra en un constante estado de posibilidad de cambio, tanto en
su interior como en su relacion con el tiempo. Esto implica que, aunque
hay aspectos que cambian, también hay algo constante dentro de uno
mismo. La experiencia que menciona el fil6sofo se refiere a una apertura
que permite confrontar aquello que sostiene la posibilidad ontoldgica,
surgiendo del estar en el mundo en un contexto previamente abierto.
Ademas, lacomprension que se deriva de estas teorias del conocimiento
tiende a oscurecer el fendmeno originario de la experiencia.

Heidegger muestra, al volver al concepto aristotélico de verdad, que el
logos es la forma del ser del Dasein, que puede ser tanto descubridora
como encubridora. Esta nocién se puede relacionar con la nocién de
dianoein, en una funcién descubridora. Para Heidegger, la verdad se

102 piscusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

encuentra en conexioén originaria con el Dasein, que, solo en la medida
en que la comprension asume su forma de comprenderse, constituye la
manera en que se abre al mundo y puede llegar a ser entendida, en la
medida en que esta comprensioén aclara lo que se descubre al estar en el
mundo, encontrando que esta comprension determina su ser.

Es importante sefalar que la nocién de verdad y el concepto de
experiencia se articulan en la medida en que muestran la apertura al
mundo y la temporalidad tal como son experimentadas en el Dasein.
Heidegger, en lugar de plantear la experiencia desde una vision del
idealismo, sugiere una relacion ontoldgica enraizada en el tiempo y el
mundo. Esta idea conecta con la nocién de verdad, en la que no se trata
simplemente de una correspondencia entre un enunciado y un hecho,
sino que revela el ser del Dasein. Asi, la experiencia originaria, que
apela a lo que es, descubre el lugar de solo las nociones preconcebidas.

Es precisamente el modo en que teje la verdad a partir de la comprension
de lo que es, que la experiencia se considera temporal e implica estar
ligada a una condicién cambiante, sugiriendo una interaccion con el
entorno y descubriendo que las verdades son, enla medida en que el fin
es. Esto significa que no son fijas, sino que estan condicionadas por la
apertura del tiempo y la manera en que se comprende, manifestandose
en un constante estar en disposicién de la experiencia que se presenta.
La comprensién, entonces, no es un simple acto cognoscitivo, sino una
manera de relacionarse con el mundo que revela y encubre.

Al referirse, entonces, a la nocién de verdad en el Dasein, se puede
llegar a comprender aspectos del ser, pero también comprender que
es el desvelamiento de la verdad, que se manifiesta en la medida en
que se abre a lo que lo rodea. Solo entonces es posible hacer el analisis
del originario, en la medida en que se ve al ser en cuanto tal y de sus
posibilidades y modalidades. Esto ayuda a aclarar la constitucién del
Dasein y el como pertenece a la constituciéon del ser en el mundo, a lo
que se llama comprension.

Resulta, pues, necesario determinar que para lograr ese acceso a la
verdad se parte de aquello que hay. Es mediante la identificacion de
esta vision del originario que se logra descubrir de manera primaria la
manera en que se apela a la estructura, en el modo en que se apropia,
se descubre. Se pregunta por la nocién de posibilidad que despierta
la pregunta por la experiencia en Ser y Tiempo, en la que el concepto

103



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

del logos fue revisado a la luz de la experiencia griega, del lenguaje
que determina lo que significa el ver y el aparecer. Cabe mencionar, y
es importante mostrar que, tal como lo conciben los griegos, este esta
ligado al concepto de experiencia.

La verdadera, en sentido griego, y mas originariamente
que el logos, es la ofsteis, la simple percepcién sensible de
algo: La asisteis apunta siempre a la idea, es decir, al ente
propiamente accesible solo por ella y para ella, como por
ejemplo el ver a colores y en este sentido, la percepcion es
siempre verdadera (Heidegger, 2023, p. 53).

Lo anterior significa, para Heidegger, que el ver descubre sonidos y
el oir sonidos. Esta manera de entender la verdad, distinta a como la
entienden los modernos en términos de adecuacién y correspondencia,
muestra el descubrir como el puro noein, es decir, la contemplacién. Esto
muestra el modo en que se presenta algo junto con la posibilidad de lo
que lo encubre. Este sentido del concepto griego dela verdad constituye
la base sobre la cual Heidegger aborda la nocién de posibilidad. En Ser
y Tiempo, Heidegger apela al logos, un fenémeno que remite al hacer
visible algo en relacion con su relacion y proporcién. Esto aclara la
pregunta por la experiencia y la razén por la que este concepto no es
visto de manera directa, a diferencia de otros existenciarios:

Wie wenig Descartes vermag, das in der Sinnlichkeit sich
Zeigende in seiner eigenen Seinsart sich vorgeben zu lassen
und diese gar zu bestimmen, das wird deutlich aus einer
kritischen Analyse der von ihm vollzogenen Interpretation
der Erfahrung von Hirte und Widerstand (vgl. § 19). Hirte
wird als Widerstand gefafit. Dieser aber wird so wenig
wie Harte in einem phidnomenalen Sinne verstanden, als
etwas an ihm selbst Erfahrenes und in solcher Erfahrung
Bestimmbares (Heidegger, 1967, p. 97).

En los textos de Heidegger, el concepto de experiencia se aborda en un
sentido ontolégico e interpretativo. La experiencia aqui no se refiere
simplemente a la vivencia individual o empirica, sino mas bien a la
comprension y la interpretacion del ser y del ente en el mundo. En este
contexto, la experiencia se relaciona con la capacidad de comprender el
ser y su relacién con el ente, asi como con la posibilidad de interpretar y
revelar el significado del ser. Por lo tanto, se habla de la experiencia en
un sentido amplio, que abarca tanto la comprension ontolégica como

104 piscusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

la interpretacion epistemolodgica del ser y del ente. Otra anotacién
que se muestra en estos textos es que el ser es independiente de la
experiencia, el conocimiento y la aprehensién, mediante los cuales
es revelado, descubierto y determinado. Sin embargo, el ser solo es
en la comprension del ente, a la cual pertenece algo asi como una
comprension del ser. Por lo tanto, el ser puede ser no comprendido,
pero nunca es completamente incomprendido. En la problematica
ontolégica, desde tiempos antiguos, se han unido ser y verdad, si no es
que se han identificado (Heidegger, 1967).

Heidegger esboza que el ser, en su esencia, no depende de la
experiencia, el conocimiento o la aprehensién que los seres humanos
puedan tener de él. Aunque el ser se nos revela o se nos descubre a
través de estos métodos, el ser en si mismo sigue siendo independiente
de la capacidad humana para conocerlo. Este es un tema central en la
filosofia de Heidegger, donde el ser no se define tnicamente por su
comprension humana.

Seiendes ist unabhidngig von Erfahrung, Kenntnis und
Erfassen, wodurch es erschlossen, entdeckt und bestimmt
wird. Sein aber »ist« nur im Verstehen des Seienden, zu
dessen Sein so etwas wie Seinsverstiandnis gehort. Sein kann
daher unbegriffen sein, aber es ist nie vollig unverstanden.
In der ontologischen Problematik wurden von altersher
Sein und Wahrheit zusammengebracht, wenn nicht gar
identifiziert. (Heidegger, 1967).

La interpretacion de la comprensiéon mostrd, al mismo tiempo, que
esta se traslada inicialmente y, sobre todo, hacia la comprension del
"mundo" segtn la manera de ser de la caida. Incluso cuando no se
trata solo de experiencia ontoldgica, sino de comprensién ontoldgica,
la interpretacion del ser inicialmente toma su orientacién hacia el ser
del ente intramundano. Heidegger emplea el concepto de experiencia
aqui en un sentido ontoldgico y epistemoldgico, refiriéndose a la
comprensién y la interpretacion del ser y del ente en el mundo. La
experiencia implica tanto la vivencia individual como la comprension
mas profunda del ser y del ente, incluyendo su relacién con el mundo.
El ser es auténomo de la experiencia, el conocimiento y la aprehension,
mediante los cuales es revelado, descubierto y determinado. A
excepcion, el ser solo es en la comprension del ente, a cuyo ser pertenece
algo asi como la comprension del ser.

105



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

La experiencia originaria y el cuestionamiento
de la tradicion filoséfica

Esto implica que, aunque no es posible abarcar todo el alcance del ser,
siempre existe un nivel de comprensién o relacién con él que resulta
posible. Por lo tanto, el ser puede ser no comprendido, pero nunca es
completamente incomprendido.

Die Interpretation des Verstehens zeigte zugleich, daf3
sich dieses zunidchst und zumeist schon in das Verstehen
von »Welt« verlegt hat geméfs der Seinsart des Verfallens.
Auch wo es nicht nur um ontische Erfahrung, sondern um
ontologisches Verstiandnis geht, nimmt die Seinsauslegung
zunéchst ihre Orientierung am Sein des innerweltlichen
Seienden (Heidegger, 1967, p. 201).

De lo anterior se desprende que, segin Heidegger, el entendimiento
(Verstehen) no solo se ocupa de comprender los entes individuales,
sino que se sitta completamente hacia la comprension del mundo en
su integridad. Este mundo no consiste tnicamente en un conjunto
de cosas individuales, sino a la totalidad en la que los entes existen
y se relacionan. Heidegger subraya que esta tendencia se debe a la
naturaleza del ser del caer (Verfallen), una referencia a la condiciéon
humana de estar caido o entrelazado en el mundo, lo que implica
una orientacion hacia los desasosiegos y experiencias cotidianas. Es
oportuno recordar que la experiencia no se desliga de la intencién que
tuvo en su curso de Introduccion a la fenomenologia de la religion:

Este sentido fundamental de la facticidad hace ya su
aparicion a través de algunas referencias desde el semestre
de invierno de 1920/21 en el curso sobre la Introduccién
a la fenomenologia de la religién. En el contexto de una
explicacién fenomenoldgica de la experiencia de la vida
en el cristianismo primitivo (Cfr. Von Herrmann, 2007:
21-31), que se centra en algunas de las cartas paulinas,
se hace manifiesta la tendencia cadente que constituye la
experiencia factica (Bedoya, 2014, p. 105).

Por otra parte, la elaboracién de las estructuras fundamentales de
cada regioén ya ha sido, en cierto modo, realizada por la experiencia e
interpretacion precientificas del dominio del ser que define la region
esencial misma. Los “conceptos fundamentales” que de esta manera

106 Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

surgen constituyen, por lo pronto, los hilos conductores para la primera
apertura concreta de la regiéon. Aunque el peso de la investigacion
tiende siempre hacia esta positividad, su progreso propiamente
dicho no se realiza tanto por la recoleccién de los resultados y su
conservaciéon en manuales, cuanto, por el cuestionamiento de las
estructuras fundamentales de la correspondiente region, impulsado
generalmente en forma reactiva por el conocimiento creciente de las
cosas (Heidegger, 2023).

Heidegger examina que la investigacion tiende a inclinarse hacia la
positividad, es decir, hacia el beneficio de resultados concretos y
verificables. Sin embargo, también propone que el verdadero progreso
de la investigacion no se basa tinicamente en la coleccién de resultados
y su conservacion en manuales, lo que implicaria una comprensién
frivola y puramente técnica de las cosas. La investigacion no se trata
solo de acumular hechos, sino de examinar y debatir las estructuras
mas profundas de lo que se investiga.

A partir de un andlisis critico de la interpretaciéon cartesiana de la
experiencia de la dureza y la resistencia, resulta evidente hasta qué
punto Descartes es incapaz de recibir, en su propio modo de ser, aquello
que se muestra en la sensibilidad, y con mayor razén, de determinar
dicho modo de ser. La dureza es concebida como resistencia. Pero ni
esta ni aquella son comprendidas en un sentido fenoménico como
algo experimentado en si mismo y determinable en esta experiencia.
Resistencia quiere decir para Descartes tanto como no ceder el puesto,
es decir, no sufrir cambio de lugar. La resistencia de una cosa significa
entonces permanecer en un lugar determinado con respecto a otra cosa
que cambia de lugar o, lo que viene a ser igual, cambiar de lugar a tal
velocidad que le permita ser “alcanzada” por esa otra cosa. Con esta
interpretacion de la experiencia de la dureza, se extingue el modo de
ser de la percepcion sensible y, con ello, la posibilidad de captar en su
ser el ente que comparece en esa percepcion (Heidegger, 2023).

Dieses aber kann nicht »in uns« sein, »weil eben mein
Dasein in der Zeit durch dieses Beharrliche allererst
bestimmt werden kann«4. Mit dem empirisch gesetzten
vorhandenen Wechsel »in mir« ist daher notwendig
empirisch mitgesetzt ein vorhandenes Beharrliches
»aufier mir«. Dieses Beharrliche ist die Bedingung der
Moglichkeit des Vorhandenseins von Wechsel »in mir«. Die

107



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

Erfahrung des in-der-Zeit-Seins von Vorstellungen setzt
gleichurspriinglich Wechselndes »in mir« und Beharrliches
»aufler mir« (Heidegger, 1967, p. 201).

Heidegger sostiene que la comprension del tiempo y de la experiencia
estd mediada por una dualidad: lo que cambia (nuestras experiencias,
pensamientos y emociones) y lo que permanece constante (el mundo
exterior, las realidades objetivas). Sin esta constancia externa, no
podriamos contextualizar ni comprender los cambios internos. La
propuesta sugiere que, para experimentar el paso del tiempo y nuestras
propias transformaciones, necesitamos anclarnos a algo que no cambia.
Este marco constante no solo da sentido a nuestras experiencias,
sino que también es fundamental para nuestra identidad y nuestro
desarrollo personal. Al final, el ser humano se encuentra en un estado
de constante interaccién entre lo mutable y lo inmutable, lo que define
nuestra existencia temporal y nuestra percepcién del mundo.

Denn nur »in mir« ist die »Zeit«, die den Beweis tragt,
erfahren. Sie gibt den Boden fiir den beweisenden
Absprung in das »aufSer mir«. Uberdies betont Kant: »Der
problematische [Idealismus], der... nur das Unvermogen,
ein Dasein aufler dem unsrigen durch unmittelbare
Erfahrung zu beweisen, vorgibt, ist verniinftig und einer
griindlichen philosophischen Denkungsart geméafs; namlich,
bevor ein hinreichender Beweis gefunden worden, kein
entscheidendes Urteil zu erlauben«1 (Heidegger, 1967, p.
204).

Heidegger reflexiona sobre la naturaleza del tiempo y su relacién con
la experiencia y la realidad externa. La afirmacion de que el tiempo se
encuentra "dentro de mi" implica que nuestras experiencias temporales
son subjetivas y dependen de nuestra percepcién interna. Este
sentido del tiempo se convierte en el punto de partida para intentar
comprender y validar lo que existe "fuera de mi". La referencia a Kant
subraya una critica al idealismo que limita el conocimiento a lo que
puede ser experimentado directamente. Kant sostiene que, hasta que
no haya una prueba suficiente de la existencia de realidades externas,
es prudente no hacer juicios definitivos. Esto enfatiza la importancia
del escepticismo y la necesidad de fundamentos sélidos antes de
aceptar afirmaciones sobre el mundo exterior.

108 Dpiscusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

Esto no puede estar "dentro de nosotros" porque precisamente mi
existencia en el tiempo solo puede ser determinada por esta persistencia
en primer lugar. Con el cambio existente establecido empiricamente
"en mi", es necesario, por tanto, establecer empiricamente una
persistencia existente "fuera de mi". Esta persistencia es la condicion
para la posibilidad de la existencia de cambio "en mi".

La experiencia del estar-en-el-tiempo de las representaciones implica
simultdineamente lo cambiante "en mi" y lo persistente "fuera de mi"
(Heidegger, 1967). Heidegger destaca que la experiencia del tiempo
implica simultdineamente lo que cambia "en mi" y lo que permanece
"fuera de mi". Esta interrelacién sugiere que la percepcion del tiempo
no es solo un fendmeno interno, sino que estd intrinsecamente ligada a
nuestro entorno. Sin la existencia de un mundo externo, las experiencias
internas perderian significado y coherencia. La experiencia del tiempo y
del cambio es un fenémeno complejo que requiere tanto una dimension
interna como una constante externa, enfatizando la necesidad de un
equilibrio entre ambos para una comprensioén plena de la existencia.
Pues solo "en mi" se encuentra el "tiempo", que lleva la prueba de la
experiencia. Ella proporciona el fundamento para el salto probatorio
hacia lo "fuera de mi". Ademas, Kant enfatiza:

El idealismo problematico, que... solo pretende la
incapacidad de demostrar una existencia fuera de la nuestra
mediante experiencia directa, es razonable y adecuado a un
modo de pensamiento filos6fico profundo; es decir, antes de
que se encuentre una prueba suficiente, no permitir ningan
juicio decisivo (Heidegger, 1967, p. 204).

La afirmacién de que "solo 'en mi' se encuentra el 'tiempo" subraya
la idea de que la experiencia temporal es inherentemente subjetiva.
Cada individuo vive el tiempo a través de sus propias percepciones y
experiencias. Esto establece la base para argumentar que lacomprensién
del tiempo no puede ser desvinculada de la conciencia individual.

Heidegger emplea el concepto de experiencia aqui en un sentido
epistemoldgico, relacionado con la capacidad de comprender y probar
la existencia del tiempo y de lo "fuera de mi". La "experiencia" se refiere
a la capacidad de percibir y comprender el tiempo como una realidad
que no estd meramente dentro de uno mismo, sino que también

109



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

implica una realidad externa que condiciona nuestra existencia. Esta
interpretacion de la experiencia se conecta con la nocién de persistencia
y cambio, asi como con la reflexién sobre el conocimiento filoséfico y
la epistemologia kantiana. Heidegger utiliza el concepto experiencia
no solo en el sentido cotidiano, sino como un término que abarca la
capacidad de conocer y validar la existencia del tiempo. Esto implica
que la experiencia tiene un papel fundamental en la formacién del
conocimiento, en el que la percepcién no es simplemente un acto
pasivo, sino un proceso activo que integra lo interno con lo externo:

Aber selbst wenn der ontische Vorrang des isolierten
Subjekts und der inneren Erfahrung aufgegeben wire,
bliebe ontologisch doch die Position Descartes’ erhalten.
Was Kant beweist - die Rechtmifiigkeit des Beweises
und seiner Basis tiberhaupt einmal zugestanden -, ist das
notwendige Zusammenvorhandensein von wechselndem
und beharrlichem Seienden. Diese Gleichordnung
zweier Vorhandener besagt aber noch nicht einmal das
Zusammenvorhandensein von Subjekt und Objekt. Und
selbst wenn das bewiesen wire, bliebe noch immer das
ontologisch Entscheidende verdeckt: die Grundverfassung
des »Subjektes«, des Daseins, als In-der-Welt-sein
(Heidegger, 1967, p. 204).

Dejar ver la critica de Heidegger a la filosofia cartesiana y kantiana,
subrayando la insuficiencia de una comprensién del sujeto que ignore
su relacion con el mundo. Al centrarse en el "estar-en-el-mundo",
Heidegger nos invita a repensar la naturaleza de la existencia y el
conocimiento, promoviendounavision masintegraday contextualizada
de la experiencia humana. Esto no solo redefine el papel del sujeto,
sino que también resalta la importancia de considerar la totalidad de
las relaciones que constituyen nuestra realidad.

Pero, incluso si se abandonara la primacia ontoldgica del
sujeto aislado y de la experiencia interna, se mantendria
ontolégicamente la posicion de Descartes. Lo que Kant
prueba —una vez que se haya admitido la legitimidad de
la prueba y su base en general — es la coexistencia necesaria
de entes cambiantes y persistentes. Sin embargo, esta
equiparaciéon de dos entes presentes ni siquiera implica
la coexistencia de sujeto y objeto. Y, aunque eso fuera
demostrado, todavia quedaria oculto lo ontolégicamente

110 piscusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

crucial: la constitucién fundamental del "sujeto", del ser-
en-el-mundo (Heidegger, 1967, p. 204).

En este fragmento, Heidegger discute el concepto de experiencia en
relaciéon con la ontologia y la epistemologia. Argumenta que, incluso
si se abandona la idea de un sujeto aislado y la experiencia interna
como base del conocimiento, la posiciéon ontolégica de Descartes
permanece intacta. Segin Heidegger, Kant demuestra la necesidad
de la coexistencia de entes cambiantes y persistentes como base del
conocimiento, pero esta coexistencia no implica necesariamente
la relaciéon entre sujeto y objeto. Ademads, sefiala que incluso si se
demostrara esa relacién, seguiria sin abordarse lo que considera
fundamental en términos ontoldgicos: la constitucién del "sujeto" como
ser-en-el-mundo, es decir, la forma en que el ser humano existe y se
relaciona con el mundo que lo rodea. En este contexto, la "experiencia"
se entiende como parte de la relaciéon fundamental del ser humano con
el mundo, més alld de la mera percepcién interna del sujeto aislado.
El Dasein, es decir, el ser humano en su existencia concreta no necesita
situarse frente al ente mismo a través de una "experiencia originaria"
y, sin embargo, permanece relacionado con un ser hacia ese ente. La
revelacion no se logra en gran medida a través de un descubrimiento
propio, sino mas bien por medio del relato de lo dicho por otros.

En este pasaje, Heidegger sugiere que la comprension del ser humano
no se limita a experiencias directas y personales, sino que también se
forma a través del lenguaje y las narrativas compartidas. La experiencia
no se restringe a la percepcién individual, sino que incluye la forma en
que el ser humano se relaciona con el mundo a través del lenguaje y
las historias transmitidas por otros. De esta manera, la experiencia se
amplia mas alla de lo individual para incluir lo colectivo y lo cultural:

“Das Dasein braucht sich nicht in »origindrer« Erfahrung vor das
Seiende selbst zu bringen und bleibt doch entsprechend in einem
Sein zu diesem. Entdecktheit wird in weitem Ausmafse nicht durch
je eigenes Entdecken, sondern durch Horensagen des Gesagten
zugeeignet” (Heidegger, 1967, p. 224). El Dasein, en especial porque
es esencialmente Ser-con-otros, puede adquirir una experiencia de la
muerte. Esta presencia objetiva de la muerte debe, entonces, permitir
también una delimitacién ontolégica de la totalidad del Dasein.
Heidegger sugiere que el ser humano, al ser fundamentalmente un
ser con otros, puede tener una comprensién experiencial de la muerte.

111



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

Esta experiencia no se limita a la muerte como un evento individual,
sino que implica una comprensién mas profunda de la finitud y la
mortalidad en el contexto de la existencia compartida. La experiencia
aqui se refiere a una comprensiéon que va mas alld de lo meramente
empirico, abarcando una comprensién existencial y ontolégica de la
muerte como parte integral de la existencia humana:

“Das Dasein kann, zumal da es wesenhaft Mitsein mit Anderen ist,
eine Erfahrung vom Tode gewinnen. Diese »objektive« Gegebenheit
des Todes mufs dann auch eine ontologische Umgrenzung der
Daseinsganzheit ermoglichen” (Heidegger, 1967, p. 237). El "todavia
no" perteneciente al Dasein no solo permanece temporalmente
inaccesible para la experiencia propia y ajena, a veces de manera
provisional, sino que atin no es real en absoluto. El problema no radica
en la comprension de este "todavia no" del Dasein, sino en su posible
ser o no ser. Heidegger esté discutiendo la nocién de "todavia no" como
parte integral del Dasein, refiriéndose a un estado de posibilidad que
aun no hallegado a la plena realizacion. La "experiencia" aqui se refiere
a la comprension y la aprehension de este estado de "todavia no", que
es tanto una condicién existencial como una pregunta ontolégica sobre
su ser o no ser. La experiencia no se limita simplemente a la percepcion
empirica, sino que implica una reflexiéon mas profunda sobre la
naturaleza del Dasein y su relacién con el tiempo y la posibilidad:

Aber welche Erfahrung spricht fiir dieses urspriingliche
Schuldigsein des Daseins? Man vergesse jedoch die
Gegenfrage nicht: »ist« Schuld nur »da«, wenn ein
Schuldbewufitsein wach wird, oder bekundet sich
darin, daff die Schuld »schlift«, nicht gerade das
urspriingliche Schuldigsein? Dafd dieses zunidchst und
zumeist unerschlossen bleibt, durch das verfallende Sein
des Daseins verschlossen gehalten wird, enthiillt nur die
besagte Nichtigkeit (Heidegger, 1967, p. 237).

Conclusiones
La experiencia como acceso al ser y a la existencia auténtica

Pero ;qué experiencia respalda esta culpabilidad original del Dasein?
Sin embargo, no olvidemos la pregunta inversa: ;la culpa solo "esta"

112 Discusiones Filoséficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

presente cuando una conciencia de culpa despierta, o se manifiesta en
el hecho de que la culpa "duerme", siendo precisamente este estado
de culpabilidad original?, que esto permanezca en gran medida
inexplorado, cerrado por el ser decadente del Dasein, solo revela
la mencionada insignificancia. Heidegger esta reflexionando sobre
la experiencia de la culpabilidad en el ser humano, sugiriendo que
esta experiencia puede ser mas fundamental de lo que comtinmente
se percibe. Plantea una pregunta sobre la naturaleza de la culpa:
(estd presente solo cuando se hace consciente, o ya estd implicada
en la existencia, incluso cuando no se manifiesta explicitamente? La
experiencia aqui implica una reflexiéon profunda sobre la naturaleza
de la culpa y su relacién con la existencia humana, y sugiere que esta
experiencia puede estar presente incluso cuando no es completamente
consciente o reconocida por la conciencia:

Das zum Dasein gehorige Noch-nicht aber bleibt nicht
nur vorldufig und zuweilen fiir die eigene und fremde
Erfahrung unzuginglich, es» ist« iiberhaupt noch nicht
»wirklich«. Das Problem betrifft nicht die Erfassung des
daseinsméfiigen Nochnicht, sondern dessen mogliches Sein
bzw. Nichtsein (Heidegger, 1967, p. 243).

Comparte con este ultimo el cardcter de la presentacion anticipada.
Sin embargo, esta concordancia es solo aparente. La experiencia de
una conciencia de advertencia ve nuevamente la voz orientada solo
hacia la accién deseada, de la cual pretende protegerse. Sin embargo,
la advertencia, como prohibicion de lo deseado, solo es posible porque
el llamado de advertencia apunta hacia la capacidad de ser del Dasein,
es decir, hacia la comprensién de si mismo en la culpabilidad, en la que
lo deseado se desmorona por primera vez.

Heidegger estd hablando sobre la experiencia de una conciencia de
advertencia, sugiriendo que esta experiencia no es solo una sefial
de peligro, sino también una indicacién de la capacidad del Dasein
para comprenderse a si mismo en su situaciéon de culpabilidad. La
experiencia, en este caso implica una comprensiéon mas profunda de la
naturaleza del ser humano y su capacidad para entenderse a si mismo
en relacion con su existencia y sus acciones. La advertencia se convierte
en una sefial de la capacidad del ser humano para reflexionar sobre su
propia existencia y su relacién con el mundo:

113



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

Es teilt mit diesem den Charakter der Vorweisung. Aber
diese Zusammenstimmung ist doch nur Schein. Die
Erfahrung eines warnenden Gewissens sieht die Stimme
wiederum nur orientiert auf die gewollte Tat, vor der
sie bewahren will. Die Warnung, als Unterbindung
des Gewollten, ist aber nur deshalb moglich, weil der
»warnende« Ruf auf das Seinkdnnen des Daseins zielt, das
ist auf das Sichverstehen im Schuldigsein, an dem erst das
»Gewollte« zerbricht. (Heidegger, 1967, p. 292)

La experiencia de una conciencia advertente solo ve nuevamente la
tendencia al llamado de la conciencia en la medida en que permanece
accesible para la comprension de la colectividad del "Uno". Heidegger
esta discutiendo la experiencia de una conciencia que advierte sobre
ciertas acciones o decisiones. Sugiere que esta experiencia solo percibe
la inclinacion hacia el llamado de la conciencia en la medida en que
puede ser comprendida por la comunidad o la colectividad del "Uno",
refiriéndose posiblemente al mundo cotidiano compartido de los
individuos. La experiencia, en este sentido implica una percepcion de
la conciencia advertente en el contexto de la comprensién colectiva o
compartida de la humanidad.

“Die Erfahrung eines »warnenden« Gewissens sieht nur wieder die
Ruftendenz des Gewissens so weit, als sie fiir die Verstandigkeit des
Man zugénglich bleibt” (Heidegger, 1967, p. 292). El Dasein se encuentra
con la experiencia de la conciencia como juez y amonestador, con la
cual negocia contando. Heidegger esta hablando sobre la relacién entre
el Dasein (el ser humano en su existencia concreta) y la experiencia
de la conciencia. Sugiere que la conciencia actta como un juez y
un recordatorio para el Dasein, con el cual este ultimo interacttia y
negocia en su vida cotidiana. La experiencia, en este sentido implica
la confrontacion directa del ser humano con su propia conciencia, que
sirve como guia moral y un recordatorio de sus responsabilidades y
elecciones en la existencia.

“Der Erfahrung begegnet das Gewissen als Richter und Mahner, mit
dem das Dasein rechnend verhandelt” (Heidegger, 1967, p. 293). El
Dasein se encuentra con la experiencia de la conciencia como juez y
amonestador, con la cual negocia contando. Heidegger estd hablando
sobre la relacion entre el Dasein (el ser humano en su existencia
concreta) y la experiencia de la conciencia. Sugiere que la conciencia

114 piscusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

actia como un juez y un recordatorio para el Dasein, con el cual este
altimo interacttia y negocia en su vida cotidiana. La experiencia, en
este contexto, constituye la confrontacién directa del ser humano con
su propia conciencia, que sirve como guia moral y un recordatorio de
sus responsabilidades y elecciones en la existencia.

Incluso, la interpretacion existencial mas fundamental revela
posibilidades de comprension existencial mas profundas, siempre y
cuando el entendimiento ontolégico no se separe de la experiencia
ontolégica. Heidegger esta sugiriendo que unainterpretacion existencial
mas profunda puede proporcionar una comprensiéon mas clara de la
existencia humana, siempre y cuando esta interpretacién permanezca
conectada a la experiencia ontoldgica, es decir, a la experiencia de la
existencia misma. De este modo la experiencia, se refiere a la vivencia
y comprension de la existencia humana en su totalidad, incluyendo
tanto aspectos individuales como colectivos, y como estos influyen en
la comprensioén ontolégica més amplia.

“Gleichwohl erschliefit die existenzial urspriinglichere Interpretation
auch Moglichkeiten urspriinglicheren existenziellen Verstehens,
solange ontologisches Begreifen sich nicht von der ontischen Erfahrung
abschniiren lafst” (Heidegger, 1967, p. 295). La culpa implicada
en la idea de este estado es una deuda factual de una naturaleza
completamente tinica. Tiene su propia manifestacién, que permanece
fundamentalmente cerrada a cualquier experiencia filosofica. El andlisis
existencial del ser culpable no prueba ni a favor ni en contra de la
posibilidad del pecado. Heidegger esta discutiendo la nocién de culpa
en relaciéon con un estado particular, sugiriendo que esta culpa tiene
una naturaleza tinica que no se puede comprender completamente
a través de la experiencia filosofica. La "experiencia" aqui se refiere a
la comprensién y aprehension de la culpa en un sentido existencial,
mas alla de las limitaciones de la experiencia filoséfica convencional.
La culpa se presenta como algo inherentemente ligado a este estado
particular, con su propia manifestacion y significado que trascienden
las categorias convencionales de la experiencia y la comprension
filosoficas.

Die in der Idee dieses Status beschlossene Schuld ist eine
faktische Verschuldung von vollig eigener Art. Sie hat ihre
eigene Bezeugung, die jeder philosophischen Erfahrung
grundsétzlich verschlossen bleibt. Die existenziale Analyse

115



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

des Schuldigseins beweist weder etwas fiir noch gegen die
Moglichkeit der Stinde (Heidegger, 1967, p. 306).

Los caracteres desimplicidad, substantialidad y personalidad, que Kant,
por ejemplo, fundamenté en su ensefianza Sobre los Paralogismos de La
Razon Pura, surgen de una auténtica experiencia pre-fenomenolégica.
La pregunta que permanece es si lo experimentado ontolégicamente
de esta manera puede ser interpretado ontolégicamente con la ayuda
de las mencionadas categorias. Heidegger esta discutiendo la relacion
entre la experiencia pre-fenomenolégica y la interpretaciéon ontolégica
de Kant. Sugiere que los conceptos fundamentales de Kant, como la
simplicidad, la substancialidad y la personalidad, tienen sus raices
en una experiencia genuina previa al enfoque fenomenoldgico.
Sin embargo, cuestiona si esta experiencia ontolégica puede ser
interpretada ontolégicamente mediante las categorias kantianas
mencionadas. La experiencia, en este caso se refiere a una comprension
previa a la fenomenologia, una percepcion basica que subyace a los
conceptos filosoficos, y plantea interrogantes sobre la adecuacién de
las categorias para interpretarla ontol6gicamente.

Die Charaktere der »Simplizitdt«, »Substantialitat« und
»Personalitdt«, die Kant zum Beispiel seiner Lehre »Von
den Paralogismen der reinen Vernunft«4 zugrundegelegt,
entspringen einer echten vorphdnomenologischen
Erfahrung. Die Frage bleibt, ob das ontisch dergestalt
Erfahrene ontologisch mit Hilfe der genannten »Kategorien«
interpretiert werden darf (Heidegger, 1967, p. 318).

El "Yo pienso" es "la forma de la apercepcién que acompana a toda
experiencia y la precede". Heidegger estd discutiendo la nocion
kantiana del "Yo pienso" como la actividad central de la conciencia
que acompafia y precede a toda experiencia. La experiencia aqui se
refiere a cualquier contenido de conciencia, y la apercepcion se refiere
a la conciencia reflexiva que se aplica a dicho contenido. Heidegger
esta sefialando que el "Yo pienso" es una estructura fundamental que
subyace a toda experiencia posible, estableciendo asi la base para la
comprension del sujeto y su relacion con el mundo fenoménico. “Das
»Ich denke« ist »die Form der Apperzeption, die jeder Erfahrung
anhdngt und ihr vorgeht” (Heidegger, 1967, p. 319).

Toda experiencia 6ntica del ente, tanto el calculo circunspecto de lo
disponible como el conocimiento positivo y cientifico de lo presente,

116 Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

se basa en disefios mas o menos transparentes del ser del ente
correspondiente. Heidegger est4d explicando que tanto la experiencia
préctica (como la habilidad para manipular herramientas) como el
conocimiento cientifico estdn fundamentados en ciertas concepciones
previas sobre la naturaleza del ente. Estas concepciones, o disefios del
ser, son presuposiciones que subyacen a la comprensién y manejo del
mundo. La experiencia aqui abarca tanto la accién préctica como el
conocimiento tedrico, y Heidegger sugiere que ambas se basan en una
comprension preexistente del ser del ente:

“Alle ontische Erfahrung von Seiendem, das umsichtige Berechnen des

Zuhandenen sowohl wie das positiv wissenschaftliche Erkennen des
Vorhandenen, griinden in jeweils mehr oder minder durchsichtigen
Entwiirfen des Seins des entsprechenden Seienden” (Heidegger, 1967,
p- 324). En el discurso sobre el transcurso del tiempo, al final, el Dasein
entiende mas sobre el tiempo de lo que quisiera admitir; esto significa
que la temporalidad en la cual el tiempo del mundo se manifiesta, a
pesar de estar oculta, no esta completamente cerrada. El hablar sobre
el transcurso del tiempo expresa la experiencia: no se puede retener.
Esta experiencia, a su vez, solo es posible en el fondo de un deseo de
retener el tiempo.

Heidegger esta discutiendo cémo, al hablar sobre el paso del tiempo,
el ser humano puede llegar a entender mas sobre la temporalidad
de lo que esta dispuesto a aceptar. La experiencia aqui se refiere a la
comprension intima y subjetiva del tiempo que surge de la reflexién
sobre su transcurso. Heidegger sugiere que esta experiencia del tiempo
solo es posible debido al deseo humano de retener y comprender el
tiempo, a pesar de su naturaleza fugaz y efimera:

In der Rede vom Vergehen der Zeit versteht am Ende das
Dasein mehr von der Zeit, als es wahrhaben mochte, das
heifit die Zeitlichkeit, in der sich die Weltzeit zeitigt, ist
bei aller Verdeckung nicht vollig verschlossen. Die Rede
vom Vergehen der Zeit gibt der »Erfahrung« Ausdruck:
sie lafst sich nicht halten. Diese »Erfahrung« ist wiederum
nur moglich auf dem Grunde eines Haltenwollens der Zeit
(Heidegger, 1967, p. 425).

El recordar olvidadizo de la existencia inauténtica en el presente es
la condicién para la posibilidad de la experiencia vulgar del paso del

117



Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

tiempo. Heidegger esta sefialando que la experiencia comtn del paso
del tiempo, que a menudo se experimenta de manera superficial, se
basa en la tendencia humana a olvidar la autenticidad de su propia
existencia en el presente. La experiencia aqui se refiere a la percepcion
cotidiana y superficial del tiempo que experimentamos en nuestra
vida diaria. Heidegger sugiere que esta experiencia del tiempo se ve
condicionada por nuestro olvido de nuestra existencia auténtica y el
apego a una existencia inauténtica o mundana. Das gegenwértigend-
vergessende Gewadrtigen der uneigentlichen “Existenz ist die
Bedingung der Moglichkeit der vulgdren Erfahrung eines Vergehens
der Zeit” (Heidegger, 1967, p. 425).

La fundacién de toda operacién categorial -predicativa, 16gica, formal,
intelectual- en una experiencia sensible, en la que se dan los objetos-
sustratos del juicio, confirma la referencia de la 16gica formal tradicional
al mundo, tesis que es central en la l6gica formal y trascendental.
Pero, ademas, la diferenciaciéon entre experiencia y juicio es una
diferenciacién entre dos niveles de operaciones objetivadoras, entre dos
niveles de la "actividad" del yo que constituye objetos: la experiencia
receptiva, tema de la primera parte de la obra ("La experiencia pre-
predicativa (receptiva)"), y la espontaneidad predicativa, tema de las
dos dltimas partes ("El pensamiento predicativo y las objetividades del
entendimiento" y "La constitucion de las objetividades generales y las
formas del juzgar general").

La tesis basica que sustenta los analisis de detalle es la misma que
Husserl habia sostenido en las Investigaciones ldogicas: el juzgar, el
pensar sobre los objetos dados en la experiencia, no es un "mero
pensar", sino un constituir nuevos objetos, que no pueden identificarse
con aquellos objetos de la experiencia. Asi como la experiencia no
es la mera captacién pasiva de algo que se da, sino que este darse es
una constitucion activa del objeto mismo que se da (objeto real), asi
el juzgar no es una mera actividad mental ejercida sobre los objetos
reales, sino una espontanea constitucion de nuevos objetos (irreales):
las "objetividades del entendimiento” (Zirion, 1984, p. 304).

La referencia a Husserl subraya la continuidad en el pensamiento
fenomenoldgico, donde la constitucion de la realidad es un tema
central. Esto refuerza la idea de que el anélisis filoséfico debe centrarse
en como se forman nuestros conceptos y percepciones:

118 Discusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121



LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

(En qué sentido cabe decir que “tiene” experiencia de y en
el mundo? si la experiencia, como ya hemos dicho, tiene que
ver con el ir-con entonces decimos que el Dasein “va con” el
mundo. Pero ;cudl es la conveniencia de introducir este ir -con
en que consiste la experiencia? El Sentido estriba en que, ya
que el Dasein no se comporta como un ente que solo esté- ahi
si no que es apertura al ser, la experiencia nos permite sefialar
esta relacion- mejor dicho, este existencial- sin acudir al ente
que estd ahi y, de una vez, evitando que se trate de un puro
idealismo (Ibarra, 2020, p.88).

La idea de que el Dasein "va con" el mundo subraya que la experiencia
no es solo un fenémeno aislado, sino que implica una interconexiéon
activa entre el individuo y su entorno. Esto sugiere que nuestra
existencia estd fundamentalmente ligada a nuestras experiencias
compartidas y a la forma en que interactuamos con el mundo, asi como
la necesidad de evitar caer en el idealismo. Esto es significativo porque
resalta que la experiencia del Dasein no se limita a una construccion
mental o subjetiva, sino que estd anclada en la realidad concreta y en la
interaccion con el ser.

Este enfoque puede verse como una critica a visiones que desestiman
la importancia del mundo entendido como ser-en-el-mundo y las
relaciones; es decir, el considerar que existe un tipo de experiencia
que se da en el Dasein mas propio, y que abre la condicién a una
originariedad que estima el modo de acceso que orienta su vivencia
finita.

REFERENCIAS

Barragan, M. y Cepeda, J. (2018). Hermenéutica existencial en Ser y tiempo
de Martin Heidegger. Cuadernos de Filosofia Latinoamericana, 39(118),
115-142. https:/ /doi.org/10.15332 /25005375 / 4046

Bedoya Rodas, C.A. (2014). Ruina y recuperacion de la vida: la
hermenéutica en el joven Heidegger. Universitas Philosophica,
31(62), 95-112. http:/ /www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=50120-53232014000100005&Ing=en&tIng=es

Escudero, A. (2009). El lenguaje de Heidegger: Diccionario filoséfico 1912-
1927. Herder.

119


https://doi.org/10.15332/25005375/4046
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-53232014000100005&lng=en&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0120-53232014000100005&lng=en&tlng=es

Juan Manuel Hernandez Aguilar, Ivania Lucia Caicedo Bacca

Escudero, A. (2016). Guia de lectura de Ser y tiempo de Martin Heidegger
(Vol. I). Herder. https:/ / biblioteca.empresainteligente.com/resources/
biblioteca/archivos/guia_para_la_lectura_de_ser_y_tiempo_de_
heidegger_(_vol._1).pdf

Exposito Ropero, N. (2017). Husserl, Heidegger y la fenomenologia.
Algunas reflexiones criticas a propoésito de Ser y tiempo de Martin
Heidegger. Un comentario fenomenolégico. Differenz. Revista
Internacional de Estudios Heideggerianos y sus Derivas Contemporineas, (3),

55-79. https:/ /revistascientificas.us.es/index.php/ Differenz/article/
view /11377

Ferrater Mora, J. (1994). Diccionario de filosofia (Vol. I, pp. 618-623).
Editorial Sudamericana.

Gaos, J. (1993). Introduccion a El ser y el tiempo de Martin Heidegger (9.2
ed.). Fondo de Cultura Econémica.

Garcés Ferrer, R. (2018). La dimensién hermenéutica de la afectividad en
las primeras lecciones de Martin Heidegger. Logos. Anales del Seminario
de Metafisica, 51, 439-458. https:/ /doi.org/10.5209/ ASEM.61652

Gutiérrez, C. B. (2009). La critica del concepto de valor en la filosofia de
Heidegger. Ediciones Unidades.

Heidegger, M. (1967). Sein und Zeit. Niemeyer.

Heidegger, M. (2002). Interpretaciones fenomenologicas sobre Aristoteles
(Indicacion de la situacion hermenéutica) [Informe Natorp] (J.A. Escudero,
Trad.). Trotta.

Heidegger, M. (2004). ; Qué es la filosofia? Herder.

Heidegger, M. (2006). Prolegémenos para una historia del concepto de tiempo
(J. Aspiunza, Trad.). Alianza Editorial.

Heidegger, M. (2014). Problemas fundamentales de la fenomenologia (F. Lara,
Trad.). Alianza Editorial.

Heidegger, M. (2023a). Ontologia hermenéutica de la facticidad (]. Aspiunza,
Trad.). Alianza Editorial.

Heidegger, M. (2023b). Ser y tiempo (J.E. Rivera, Trad.). Trotta.

Husserl, E. (1994). Problemas fundamentales de la fenomenologia (C. Moreno
Marquez y J. San Martin, Trad.). Alianza Editorial.

120 Dpiscusiones Filosoficas. Afio 26 N° 46, enero - junio, 2025. pp. 75 - 121


https://biblioteca.empresainteligente.com/resources/biblioteca/archivos/guia_para_la_lectura_de_ser_y_tiempo_de_heidegger_(_vol._1).pdf
https://biblioteca.empresainteligente.com/resources/biblioteca/archivos/guia_para_la_lectura_de_ser_y_tiempo_de_heidegger_(_vol._1).pdf
https://biblioteca.empresainteligente.com/resources/biblioteca/archivos/guia_para_la_lectura_de_ser_y_tiempo_de_heidegger_(_vol._1).pdf
https://doi.org/10.12795/Differenz.2017.i03.03
https://revistascientificas.us.es/index.php/Differenz/article/view/11377
https://revistascientificas.us.es/index.php/Differenz/article/view/11377
https://doi.org/10.5209/ASEM.61652

LA EXPERIENCIA EN SER Y TIEMPO DE MARTIN HEIDEGGER: UNA RUPTURA CON LA TRADICION FILOSOFICA

Ibarra Pichardo, D.H. (2020). El problema de la experiencia en dos textos de
Martin Heidegger [Trabajo de maestria, Universidad Michoacana de San
Nicolas de Hidalgo]. Biblioteca Virtual Universidad Michoacana de San
Nicolas de Hidalgo. https:/ / tesisdigitales.umich.mx/server/api/core/
bitstreams/3410c1a0-e67e-49{6-818c-a56c094ef1b8 / content

Ledesma Albornoz, A. (2021). El método hermenéutico-fenomenoloégico
de Martin Heidegger y la posibilidad de una investigacion filoséfica
independiente. Studia Heideggeriana, 10, 245-262. https:/ /doi.
org/10.46605/sh.vol10.2021.115

Leén, E. A. (2009). El giro hermenéutico de la fenomenologia en Martin
Heidegger. Polis (Santiago), 8(22), 267-283. https:/ /www.scielo.cl/ scielo.
php?script=sci_arttext&pid=50718-65682009000100016

Muioz, E. (2016). La historicidad como experiencia fundamental en
Ser y tiempo. Alpha, (43), 271-278. https:/ /dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=5832241

Patocka, J. (2005). Introduccion a la fenomenologia (J.A. Sénchez). Herder.

Petrella, D. (2023). En las raices de la fenomenologia hermenéutica:
Heidegger lector de Husserl en el Kriegsnotsemester de 1919. Studia
Heideggeriana, 12,271-292. https:/ /doi.org/10.46605/sh.vol12.2023.201

Rodriguez Suérez, L. P. (2019). La naturaleza hermenéutica de la
experiencia corporal y del fenémeno del dolor segin Heidegger.
Claridades. Revista de Filosofia, 11(1), 187-211. https:/ /doi.org/10.24310/
Claridadescrf.v11i1.5454

Waldenfels, B. (2017). Fenomenologia de la experiencia en Edmund
Husserl. Areté: Revista de Filosofia, 29(2), 409-426. https:/ / dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=6447545

Zirion, A. (1984). La constitucién de objetos en la experiencia. En J. P.
(Ed.), Fenomenologia y ontologia (pp. 300-310). Editorial Universitaria.

Como citar:

Hernandez Aguilar, J.M. y Caicedo Bacca, I.L. (2025). La experiencia en Ser y tiempo de
Martin Heidegger: una ruptura con la tradicion filosofica. Revista Discusiones Filosoficas.
26(46), 75-121. https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.5

121


https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.5
https://tesisdigitales.umich.mx/server/api/core/bitstreams/3410c1a0-e67e-49f6-818c-a56c094ef1b8/content
https://tesisdigitales.umich.mx/server/api/core/bitstreams/3410c1a0-e67e-49f6-818c-a56c094ef1b8/content
https://doi.org/10.46605/sh.vol10.2021.115
https://doi.org/10.46605/sh.vol10.2021.115
https://doi.org/10.4067/S0718-65682009000100016
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-65682009000100016
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-65682009000100016
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5832241
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5832241
https://doi.org/10.46605/sh.vol12.2023.201
https://doi.org/10.24310/Claridadescrf.v11i1.5454
https://doi.org/10.24310/Claridadescrf.v11i1.5454
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6447545
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6447545

