La fenomenologia de Hannah Arendt:
defensa de la doxa en la
comprension del mundo

HannaliArendt’s phenomenology:
defense of doxa in world comprehension

ALEXANDER ORTIZ OCANA*
Universidad del Magdalena, Santa Marta, Colombia.
aortiz@unimagdalena.edu.co

RecmBDO EL 05 DE MAYO DE 2025, APROBADO EL 20 DE JUNIO DE 2025

RESUMEN
El articulo examina la impronta
fenomenolégica en el pensamiento

de Hannah Arendt y su defensa de
la doxa como condicién de posibilidad
de la politica democratica. A partir de
los interlocutores formativos (Husserl,
Heidegger y Jaspers), se reconstruye
cémo Arendt desplaza la fenomenologia
desde la conciencia hacia el aparecer entre
pluralidades, privilegiando la experiencia
vivida, la narracién y el analisis de casos.
En este marco, doxano es opinién privada
ni conocimiento menor, sino la expresion
publica de perspectivas maltiples que
hace posible el juicio, la deliberacién
y la accién. Frente a tradiciones que
subordinan lo politico a la verdad tinica
o al dominio experto, Arendt defiende la
contingencia, la persuasiéon y el debate
como tejidos del mundo comun. El trabajo
revisa, ademads, criticas clasicas (p. ej.,
la acusacion de falta de sistematicidad)
y muestra que el método arendtiano,
aunque no axiomadtico, produce una
comprension densa de fenémenos
como totalitarismo, revolucién y crisis
de la esfera publica. Se sostiene que la
fenomenologia politica de Arendt ofrece

herramientas vigentes para afrontar
desafios contempordneos -erosién del
discurso publico, tecnocratizacién y
polarizacién- al reinscribir la doxa como
pilar de la vida democratica.

PALABRAS CLAVE

Fenomenologia; doxa; pluralidad; espacio
de aparicién; juicio; esfera pablica; accién;
democracia

ABSTRACT

Thisarticleexplores the phenomenological
imprint on Hannah Arendt’s political
thought and her defense of doxa as
a precondition for democratic life.
Building on formative interlocutors
(Husserl, Heidegger, Jaspers), it shows
how Arendt shifts phenomenology from
consciousness to appearance among
pluralities, privileging lived experience,
narrative, and case analysis. Within
this framework, doxa is neither private
opinion nor inferior knowledge but the
public expression of multiple standpoints
enabling judgment, deliberation,
and action. Against traditions that
subordinate politics to a single truth or

*Docente de planta de la Universidad del Magdalena, Santa Marta, Colombia. Doctor en Ciencias de

la Educacion. Director del Doctorado en Ciencias de la Educacion RUDECOLOMBIA-Universidad

del Magdalena, Colombia. aortiz@unimagdalena.edu.co / alexanderortiz5000@gmail.com
https:/ / orcid.org/0000-0001-5594-9422 Scopus Author ID: 57191888741

Discusiones Filosoficas. Afo 26 N° 46, enero - junio 2025. pp. 53 - 74

ISSN 0124-6127 (Impreso), ISSN 2462-9596 (En linea)

DOI: 10.17151/ difil.2025.26.46.4

(OMOM

=

FAE]


mailto:aortiz@unimagdalena.edu.co
mailto:aortiz@unimagdalena.edu.co
mailto:alexanderortiz5000@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5594-9422
http://www.scopus.com/inward/authorDetails.url?authorID=57191888741&partnerID=MN8TOARS
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.41.4

54

expert rule, Arendt upholds contingency,
persuasion, and debate as the fabric
of the common world. The paper also
reviews standard critiques (e.g., alleged
lack of systematic theory) and argues
that, although non-axiomatic, Arendt’s
method yields a thick understanding
of phenomena such as totalitarianism,

timely for today’s challenges -erosion of
public discourse, technocratization, and
polarization- by reinstating doxa as a
cornerstone of democratic practice.

KEY WORDSs

Phenomenology; doxa; plurality; space

of appearance; judgment; public sphere;

revolution, and the crisis of the public c
action; democracy

sphere. It concludes that Arendt’s
political phenomenology remains

Introduccion

Hannah Arendt (1906-1975) es una de las pensadoras politicas mas
influyentes del siglo XX, cuya obra se caracteriza por un enfoque
interdisciplinario que combina filosofia, historia y teoria politica.
Su método de investigacién, profundamente influenciado por la
fenomenologia y el pensamiento de autores como Martin Heidegger y
Edmund Husserl, se basa en la importancia de la experiencia vivida y
el analisis de casos especificos para comprender la realidad politica y
social (Villa, 1999).

A diferencia de enfoques positivistas o estructuralistas, Arendt
privilegié una aproximacién hermenéutica y narrativa, que le permitioé
explorar el significado de los fenémenos politicos desde la perspectiva
de los actores involucrados (Benhabib, 1996).

Los origenes tanto de la vida como de la obra de esta eminente fil6sofa y
politéloga, ademas de una mujer extraordinaria, con una obra prolifica
y sensacional, cuyo interés y significado va creciendo cada afio, sobre
todo en los albores del siglo XXI, debemos encontrarlos no sélo en
la cercania de su fiel asesor y amigo Karl Jasper sino en sus intensas
relaciones afectivas con su gran amiga Mary McCarthy, y en la filosofia
y amor de Martin Heidegger. Amor que se perpetué durante toda su
vida a pesar de la batalla de las cerezas que caracteriz6 su matrimonio
con Giinther Anders (2013) y de la compenetracién complice lograda
con Heinrich Bliicher.

La filosofia de Hannah Arendt también tiene su génesis en los
origenes del totalitarismo, al cual ella logré sobrevivir, y con mucho
agradecimiento por sentar las bases de su pensamiento, por convertirse



en el cimiento de toda su epistemologia. Hoy casi toda la obra de Arendt
(1964, 1989, 1995, 1996, 1997, 1998, 2000, 2002, 2003, 2004, 2005, 2006,
2007, 2008, 2009, 2010, 2012, 2013, 2014) se ha traducido al Castellano,
incluyendo sus correspondencias (Arendt & Heidegger, 2000; Arendt
y McCarthy, 2006).

Una mujer que analiza con una impresionante profundidad el caso
Eichmann, asumiendo una posicién controvertida pero sincera, una
actitud sin precedentes en la historia de la humanidad, que a partir
de hacer una exégesis de su comportamiento desarrolla una dialéctica
entre la culpa individual y la responsabilidad colectiva, sin lugar a
dudas es una mujer de amplio temple y ecuanimidad, al considerar
la violencia como inmanencia humana y la Revolucién como el poder
del poder. Con estos pensamientos y actuaciones no podemos sino
declarar que Hannah Arendt ilumind la oscuridad en tiempos de
hombres extraordinarios y fue una mujer extraordinaria que vivié
en tiempos nebulosos junto a su amiga Mary McCarthy, los mismos
tiempos sombrios que vivieron Edith Stein y Simone Weil.

Arendt es una fil6sofa que despliega un amplio abanico de categorias
de analisis (mas de 70) en las investigaciones que desarrollo, pero
todas interpretadas y comprendidas con un nivel de profundidad
impresionante. Muchas de estas tematicas han sido retomadas por
diversos autores de todo el planeta que han investigado su pensamiento
y han publicado sus hallazgos en decenas de obras (Gaus, 1964; Von
Beyme, 1994; Hilb, 1994; Birulés, 1995, 2007; Furet, 1995; Ettinger, 1996;
Benhabib, 1996; Flores, 1996; Maso, 2000; Amiel, 2000; Kristeva, 2013;
Hobsbawm, 2000; VV.AA., 1994, 2000, 2006, 2008; Prinz, 2001; Forti,
2001; Lessnoff, 2001; Larraurri, 2001, Campos, 2001, Tommasi, 2002;
De la Torre, 2002; Arfuch, 2002; Courtine-Denamy, 2003; Mundo, 2003;
Sola, 2004; Brunkhorts, 2006; Adler, 2006; Cruz, 2010; Young-Bruehl,
2006; Barcena, 2006; Daveiro, 2008; Vatter & Nitschack, 2008; Sahui,
2009; Gutiérrez, 2009; Prior, 2009; Campillo A., 2009; Gleichauf, 2010;
Moran, 2011; Vargas, 2011; Londoiio, 2011; Von Trotta, 2012; Quintana
& Vargas, 2012; Esp6sito, 2012; Castoriadis, 2012; Osorio, 2012; Anders,
2013; Lopez, 2013; Ramirez, Arévalo, & Baquero, 2013; Campillo N.,
2013; Moreno, 2014; Mulisch, 2014; Navarro, 2014; Castillo, 2014).

No obstante, a pesar de esta gran cantidad de trabajos investigativos
y biograficos sobre la vida y obra de esta controvertida, prodigiosa
e inigualable filésofa, precisamente por la inmensidad, amplitud y

55



56

profundidad de su obra, practicamente es imposible apresarla en un
sinnimero de paginas. La obra de Arendt rebasa el tiempo, el espacio
y cualquier cantidad de hojas en blanco que se dispongan a estampar
su pensamiento.

La fenomenologia en la obra de Arendt se manifiesta en su intento por
revelarlaesencia delosacontecimientos politicosatravés desuaparicion
en el espacio publico. En este sentido, la fenomenologia no es solo un
método de investigacion, sino también una forma de comprender coémo
los seres humanos experimentan y construyen el mundo en comun
(Canovan, 1992). Su pensamiento estuvo profundamente influenciado
por la tradicién filosofica alemana, particularmente por Heidegger,
aunque Arendt se distancié de su maestro al enfatizar la pluralidad
y la accion politica como elementos fundamentales de la existencia
humana (Disch, 1994).

Uno de los conceptos centrales en la filosofia de Arendt es el de doxa,
entendido como la opinién puablica que emerge en el debate y la
deliberacion colectiva. Para Arendt, la doxa no es un simple punto de
vista subjetivo, sino una manifestacién de la pluralidad humana y una
condicién indispensable para la democracia (Arendt, 1958). Su defensa
de la opinion publica contrasta con enfoques filosoficos que privilegian
la verdad absoluta o el conocimiento técnico como fundamento del
gobierno, lo que ha generado un intenso debate sobre el papel de la
ciudadania en la toma de decisiones politicas (Kateb, 1983).

El método de Arendt no ha estado exento de criticas. Algunos
académicos han senalado que su rechazo a los modelos teéricos
sistematicos y su énfasis en el andlisis histérico pueden dificultar la
construccién de una teoria politica coherente y aplicable a contextos
contemporaneos (Habermas, 1986).

A pesar de estas objeciones, su enfoque sigue siendo relevante en el
andlisis de fenémenos como el totalitarismo, la crisis de la democracia
y el papel del discurso publico en la politica moderna. Este articulo
analizard el método fenomenolégico de Arendt, su defensa de la doxa 'y
los principales debates en torno a su legado intelectual.

La obra de Hannah Arendt es conocida por su enfoque innovador en la
filosofia politica y su método de investigaciéon tnico. Arendt se bas6 en
la experiencia vivida y el anélisis de casos especificos para desarrollar



sus ideas sobre la condicién humana, la politica y la sociedad (Arendt,
1958). En este articulo, exploraremos la fenomenologia de Hannah
Arendt, su método de investigaciéon y su defensa de la doxa en la
comprension del mundo.

La fenomenologia de Arendt se basa en la idea de que la experiencia
vivida es la fuente principal de conocimiento y comprension del
mundo (Arendt, 1958). Esta perspectiva se inspira en la filosofia de
Edmund Husserl y Martin Heidegger, quienes también enfatizaron la
importancia de la experiencia vivida en la comprensiéon del mundo
(Husserl, 1913; Heidegger, 1927).

La doxa, o la opinién publica, es un concepto central en la filosofia
de Arendt, quien sostiene que la doxa es la forma en que los seres
humanos se relacionan entre si y con el mundo que los rodea (Arendt,
1958). La doxa es la base de la comprensiéon del mundo y la fuente de la
accion politica (Arendt, 1963). Sin embargo, el método de investigacion
de Arendt ha sido objeto de criticas y debates. Algunos criticos han
argumentado que su enfoque en la experiencia vivida y el analisis
de casos especificos es demasiado subjetivo y no proporciona una
comprension objetiva del mundo (Kateb, 1983). Otros han cuestionado
su defensa de la doxa, argumentando que puede llevar a una forma
de relativismo y a una falta de critica a las opiniones y creencias
dominantes (Benhabib, 1996).

En este articulo, exploraremos las respuestas de Arendt a estas
criticas y debatiremos la relevancia contempordnea de su método
de investigacion y su defensa de la doxa. También analizaremos la
influencia de la fenomenologia en la obra de Arendt y la forma en que
su enfoque en la experiencia vivida y el analisis de casos especificos se
relaciona con su comprensién del mundo y la accién politica.

La fenomenologia de Hannah Arendt: definicion e influencias
filoséficas

Hannah Arendt es una de las pensadoras politicas mas influyentes del
siglo XX, cuyo trabajo se encuentra en la interseccién entre la filosofia,
la politica y la historia. Aunque su obra no se inscribe directamente
dentro de la fenomenologia en el sentido tradicional, su enfoque
metodolégico y su manera de analizar la politica muestran una clara
influencia de esta corriente filosoéfica.

57



58

Inspirada por pensadores como Edmund Husserl y Martin Heidegger,
Arendt adopta un enfoque fenomenoldgico para explorar la naturaleza
de la accién, la pluralidad humana y la construccién del mundo comtn
(Benhabib, 1996). Este articulo analizara la fenomenologia en la obra
de Arendt, ofreciendo una definicién de este método filoséfico y
explorando las influencias filoséficas que marcaron su pensamiento.

La fenomenologia es una corriente filosofica que surge a finales del
siglo XIX con Edmund Husserl, quien la define como el estudio de
la experiencia vivida desde la perspectiva de la conciencia (Husserl,
1913/1982). Su objetivo es describir los fendmenos tal como aparecen
en la conciencia sin reducirlos a explicaciones cientificas o metafisicas
previas. Para Husserl, la fenomenologia es un retorno a las "cosas
mismas", es decir, una aproximacién a la realidad a través de la
experiencia directa y la descripcion detallada de los fenémenos tal
como son percibidos (Zahavi, 2003).

Martin Heidegger, discipulo de Husserl, amplia la fenomenologia al
ambito de la existencia humana, argumentando que el ser humano
no solo percibe el mundo, sino que estd inmerso en él de manera
activa. En Ser y tiempo (1927), Heidegger desarrolla el concepto de
"ser-en-el-mundo", enfatizando que la existencia humana solo puede
comprenderse en relacién con el contexto histdrico y social en el que se
desarrolla (Heidegger, 1927/2006).

En este mismo orden de ideas, la fenomenologia no es solo un método
de analisis filosofico, sino también una manera de comprender
como los seres humanos experimentan y construyen el mundo. Es
precisamente esta dimensién experiencial y contextual la que influye
en el pensamiento de Hannah Arendt, quien adopta un enfoque
fenomenolégico para analizar la politica, la accion y la vida publica.

La fenomenologia de Arendt estd profundamente influenciada por
sus estudios con Martin Heidegger y Karl Jaspers, dos de los fil6sofos
mas importantes del siglo XX. Aunque su relacion con Heidegger fue
tanto intelectual como personal, Arendt se distancié de él en aspectos
fundamentales, especialmente en lo que respecta a la politica y la ética.

Aunque Arendt no estudié directamente con Husserl, su influencia
es notable en la manera en que ella describe los fenémenos politicos.
Arendt comparte con Husserl la idea de que la realidad debe analizarse



tal como aparece en la experiencia, sin imponerle categorias abstractas
o modelos teéricos rigidos (Villa, 1999).

En La condicion humana (1958), Arendt adopta una metodologia
fenomenoldgica al describir las diferentes formas de actividad humana
-labor, trabajo y accién- como aspectos fundamentales de la vida
publica. Su énfasis en la accién como un fenémeno que solo puede
entenderse en el contexto de la pluralidad humana es un claro reflejo
de la influencia husserliana en su pensamiento (Canovan, 1992).

Por otro lado, la relacién de Arendt con Heidegger fue compleja.
Como su discipula en la Universidad de Marburgo, Arendt fue
profundamente influenciada por su filosofia del "ser-en-el-mundo"
y su método fenomenolégico. Heidegger le enseiié a analizar los
fendmenos desde la perspectiva de la existencia concreta, lo que mas
tarde se reflejaria en su concepcién de la politica como un espacio de
aparicion y accion (Disch, 1994).

No obstante, Arendt se distancié de Heidegger en varios aspectos clave.
Mientras que Heidegger veia la politica como algo secundario en la
comprension de la existencia, Arendt la consideraba el &mbito central
donde los seres humanos construyen el mundo comun (Benhabib,
1996). Ademas, el apoyo inicial de Heidegger al régimen nazi llevo a
Arendt a cuestionar su pensamiento politico, marcando una ruptura
intelectual entre ambos. A pesar de esto, la influencia de Heidegger
en su metodologia fenomenolégica es innegable, especialmente en su
énfasis en la aparicion y la experiencia del mundo compartido.

Otro pensador clave en la formaciéon de Arendt fue Karl Jaspers, con
quien desarroll6 una relacién intelectual basada en el didlogo y el
pensamiento critico. Jaspers, influenciado por la fenomenologia y la
filosofia existencialista, defendia la importancia de la comunicacién y
la intersubjetividad en la formacién del juicio (Jaspers, 1962). Arendt
adoptd esta idea en su concepto de la politica como un espacio de
deliberacién y opinién, donde la verdad no es absoluta, sino que surge
del intercambio entre ciudadanos (Kateb, 1983).

En La vida del espiritu (1971), Arendt explora la relaciéon entre
pensamiento y juicio, influida por la concepcién jaspersiana de la
comunicacion filoséfica. Para ella, el pensamiento politico no puede
separarse del didlogo y la reflexion compartida, lo que refuerza su

59



60

vision de la politica como una actividad inherentemente plural y
fenomenolodgica (Canovan, 1992).

La fenomenologia en la obra de Hannah Arendt no es una adhesion
estricta a la escuela husserliana o heideggeriana, sino un enfoque
metodolégico que le permite analizar la politica desde la experiencia
vivida y la accién humana. Influida por Husserl, Heidegger y Jaspers,
Arendtdesarrollaunafenomenologiapoliticaqueenfatizalaimportancia
del aparecer, la pluralidad y la comunicacién en la vida ptublica. Su
distanciamiento de Heidegger y su cercania a Jaspers demuestran su
interés por una fenomenologia que no solo describa la realidad, sino
que también sirva como una herramienta para comprender y mejorar el
mundo politico. La vigencia de su pensamiento sigue siendo relevante
en la actualidad, ofreciendo un marco de andlisis para entender la
democracia, el totalitarismo y la importancia del debate puablico en la
construccion de la realidad politica.

Lafenomenologia es un enfoque filoséfico que se centraenlaexperiencia
subjetiva y la comprensién del mundo. La fenomenologia de Hannah
Arendt es un enfoque que se centra en la experiencia humana y la
comprension del mundo politico y social.

La fenomenologia es un enfoque filoséfico que se centra en la
experiencia subjetiva y la comprension del mundo. Segin Edmund
Husserl, el fundador de la fenomenologia, este enfoque se centra en
la "cosa misma" (Husserl, 1913). Es decir, la fenomenologia se centra
en la experiencia subjetiva y la comprension del mundo tal como se
presenta en la conciencia.

Arendt se inspir6 en la idea de Heidegger de que la existencia humana
es fundamentalmente practica y que la comprensiéon del mundo se
logra a través de la accion y la experiencia.

La influencia de la fenomenologia en Arendt se refleja en su obra "La
condiciéon humana". En esta obra, Arendt explora la condicién humana
y la comprensién del mundo politico y social. Arendt sostiene que la
condiciéon humana es fundamentalmente politica y que la comprension
del mundo se logra a través de la accién y la experiencia (Arendt, 1958).

Hannah Arendt es ampliamente reconocida por su enfoque tinico en la
filosofia politica, que se entrelaza con elementos de la fenomenologia.



Su obra destaca por una atencién minuciosa a la experiencia humanay
a la condicién social del individuo.

La fenomenologia es un movimiento filoséfico que se centra en el
estudio de las estructuras de la experiencia consciente desde un punto
de vista subjetivo. Fundada por Edmund Husserl a principios del siglo
XX, esta corriente busca comprender cémo los individuos perciben y
dan sentido al mundo que les rodea (Husserl, 1931).

La fenomenologia se interesa en describir las experiencias tal como
son vividas, sin recurrir a teorias preconcebidas o interpretaciones
externas.

Arendt adopta esta perspectiva fenomenolégica al considerar la
experiencia vivida como esencial para entender la accion humana y
la vida politica. En su obra La condicion humana, ella enfatiza que la
acciéon no puede ser completamente comprendida sin tener en cuenta
el contexto histérico y social en el que ocurre (Arendt, 1958). De esta
manera, Arendt trasciende el enfoque puramente teérico y se adentraen
c6émo los individuos experimentan su realidad, lo cual es fundamental
para su analisis politico.

Arendt también incorpora elementos del pensamiento de Karl Jaspers,
quien aborda cuestiones sobre la existencia y la libertad humana. Jaspers
resalta la importancia del didlogo y la comunicacion en la construccién
de significado (Jaspers, 1962), lo cual influye en como Arendt concibe
la accién politica como un espacio donde los individuos interactdan y
comparten experiencias.

Otro fil6sofo relevante para Arendt es Kant, cuya ética deontolégica
proporciona un marco para entender los juicios morales en el contexto
de las acciones humanas. La obra de Kant sobre el juicio también
impacta a Arendt al considerar cémo los individuos deben reflexionar
sobre sus acciones y sus consecuencias (Kant, 1781). Esta reflexion critica
es esencial para el concepto arendtiano de responsabilidad individual.

Como se aprecia, la fenomenologia desempefia un papel crucial
en el pensamiento de Hannah Arendt, quien utiliza este enfoque
para resaltar la importancia de la experiencia vivida en el andlisis
politico. Su obra desafia a los lectores a considerar cémo sus propias
experiencias moldean su comprensiéon del mundo. Al integrar estas

61



62

influencias filoséficas con un enfoque fenomenolégico, Arendt ofrece
una perspectiva rica y matizada sobre la condicion humana que sigue
siendo relevante en el andlisis contemporaneo.

Arendt tenia una forma muy peculiar y sui generis de trabajar como
filésofa. Disponia de un cierto método, en el sentido en que lo es
cualquier via de trabajo intelectual: un camino, una senda posible
para plantearse un conjunto de cuestiones. Como veremos un poco
mas adelante, este método era a la vez conceptual y lingtistico, pues
Hannah Arendt apreciaba sobre todo el lenguaje (Barcena, 2006).
Arendt siempre destac el papel predominante de la narracién para
dar sentido a las acciones.

Arendt retoma elementos sustanciales de la técnica fenomenolégica
como la descripcién de la experiencia originaria, en la que se ofrece
un tema directamente a la experiencia, sin embargo su pensamiento
no es sistematico: no persigue un tema hasta las altimas consecuencias
y tampoco construye relaciones progresivas entre los conceptos, de
manera que dé cuenta de su desarrollo o regrese -como en zigzag- al
punto de partida del anélisis.

Arendt asume otra via metddica, que consiste en tematizar un problema
rigurosamente, definirlo conceptualmente y comparar; ademas, se toma
la libertad de pensar un mismo problema en diversas perspectivas:
reconstruyendo histéricamente el tema, describiendo el objeto de
estudio desde su singularidad, definiendo sus opuestos, etc. “Este
estilo de trabajo se refleja también en sus posiciones personales, pues
ella no se adscribe a ningtin grupo o movimiento: ni al marxismo, ni al
feminismo y tampoco a la ortodoxia judia, etc.” (Vargas, 2011, p. 103)

Como hemos constatado, sus experiencias de pensamiento fueran el
resultado de una constante reflexiéon sobre sus experiencias personales
y politicas y el didlogo con la tradicion de pensamiento occidental.
Su fenomenologia arranca de la deconstruccién de Heidegger mas
que del método de la reducciéon husserliano, pero ambos estan en la
base de su filosofar (Campillo, 2013). Arendt presenta un cambio en la
fenomenologia a favor de la interaccion y la pluralidad.

Para Hannah Arendtlos conceptos son modos de concebir y comprender
la experiencia, todos poseen una base en la experiencia, de tal forma
que su validez se limita a las experiencias que conceptualizan.



Si no queremos que el mundo de los conceptos se convierta en un
ambito independiente, -en un lugar donde la mente "juegue" con sus
propias creaciones y combinaciones del modo que desea-, debemos
mantener su "base en la experiencia real", ya que en cada concepto hay
una experiencia "congelada" o "condensada".

La doxa en la filosofia de Arendt: concepto y defensa
de la opinidn pablica

Hannah Arendt, una de las pensadoras politicas mas influyentes del
siglo XX, dedic6 gran parte de su obra a analizar la naturaleza de la
politica, la accién y la esfera publica. En este contexto, el concepto de
doxa -tradicionalmente entendido como "opinién" en la filosofia griega-
juega un papel central en su pensamiento.

A diferencia de la tradicion filoséfica que ha despreciado la doxa en
favor de la verdad absoluta, Arendt reivindica su importancia dentro
del &mbito politico, argumentando que la politica no se basa en certezas
inmutables, sino en la pluralidad de perspectivas y juicios expresados
en el espacio publico (Arendt, 1958). Este articulo explora el concepto
de doxa en la filosofia de Arendt y su defensa de la opiniéon publica
como fundamento de la vida politica y democratica.

El término doxa proviene del griego y fue ampliamente discutido por
los filosofos clasicos, en particular por Platén y Aristoteles. Para Platon,
la doxa representaba un conocimiento inferior en comparacion con la
episteme (conocimiento verdadero), ya que se basaba en la percepcion 'y
no en la razén pura (Platén, 1997, Repuiblica, 514a-517c).

En contraste, Aristételes le otorgd un mayor valor al reconocer que la
doxa podia ser el punto de partida para la deliberacién racional y la
construccion del conocimiento politico (Etica Nicomdquea, 1139a).

Hannah Arendt retoma este concepto y lo redefine dentro de su analisis
dela politica. Para ella, la doxa no es simplemente una opinién subjetiva,
sino la expresién de la pluralidad humana en la esfera ptublica.

En La condicion humana (1958), Arendt sostiene que la politica no se
fundamenta en verdades absolutas, sino en la interaccién de multiples
puntos de vista. La doxa es esencial porque permite la articulacion
de diferentes perspectivas, sin las cuales la politica se reduce a la
imposiciéon de una tnica vision del mundo (Canovan, 1992).

63



64

Arendt también enfatiza que la doxa esta intimamente relacionada
con el concepto de "espacio de aparicién", un ambito en el que los
individuos se revelan unos a otros a través del discurso y la accion
(Arendt, 1958). En este espacio, la politica adquiere su sentido, no como
una mera administracién de asuntos publicos, sino como una actividad
en la que los ciudadanos participan activamente en la construccién de
su realidad compartida.

Uno de los aportes més significativos de Arendt a la teoria politica
es su defensa de la opinién publica como pilar fundamental de la
democracia. Mientras que otros filésofos han visto la doxa como un
obstaculo parala verdad, Arendtla considera un elemento esencial para
la deliberacién y la toma de decisiones colectivas. En Entre el pasado y
el futuro (1961), argumenta que la politica se sostiene en el intercambio
de opiniones y en la capacidad de los ciudadanos para persuadirse
mutuamente mediante el uso de la razén y el discurso publico.

Para Arendt, el peligro de la modernidad radica en la desapariciéon
de la esfera publica como espacio de debate libre. En regimenes
totalitarios, por ejemplo, la doxa es suprimida en favor de una ideologia
Unica e incuestionable, lo que elimina la posibilidad de la accion
politica genuina (Arendt, 1951). La pluralidad de opiniones es, por
tanto, un mecanismo de resistencia contra la tirania y un componente
indispensable de cualquier sistema democratico (Benhabib, 1996).

Por otro lado, Arendt critica la tecnocracia y el gobierno de expertos, los
cuales buscan reemplazar el debate politico con soluciones "objetivas"
y 'cientificas". En su opinién, este enfoque es problematico porque
excluye a los ciudadanos del proceso de toma de decisiones y socava
la base misma de la politica, que es la interaccién entre diferentes
perspectivas (Villa, 1999).

Desde esta perspectiva, la doxa no solo es legitima, sino que es un
requisito indispensable para la existencia de una comunidad politica
saludable. Sin el libre intercambio de opiniones, la politica pierde
su capacidad de generar consenso y se convierte en una imposicion
unilateral de normas y decisiones.

Hannah Arendt ofrece una reinterpretacion fundamental del concepto
de doxa, alejandose de la tradicién filoséfica que la consideraba un
conocimiento inferior. Para Arendt, la doxa es la manifestacion de la
pluralidad humana y el fundamento del debate politico. Su defensa de



la opinién publica resalta la importancia del discurso y la deliberacion
en la construccién de una sociedad democratica. Frente a las amenazas
del totalitarismo y la tecnocracia, la insistencia de Arendt en el valor
de la doxa sigue siendo relevante en el mundo contemporaneo, donde
la participacion ciudadana y el debate publico son esenciales para la
preservacion de la libertad y la justicia.

La filosofia de Hannah Arendt se caracteriza por su enfoque en la
politica y la condiciéon humana. En su obra, Arendt desarrolla el
concepto de doxa, que se refiere a la opinion publica y su papel en la
formacion de la realidad politica y social.

Como hemos expresado, el concepto de doxa se remonta a la filosofia
griega, donde se utilizaba para describir la opinién o la creencia comun.
En la filosofia de Arendt, la doxa se refiere a la opinién ptblica y su
papel en la formacion de la realidad politica y social (Arendt, 1958).
Arendt sostiene que la doxa es la forma en que los seres humanos se
relacionan entre si'y con el mundo que los rodea.

La doxa es un concepto fundamental en la filosofia de Arendt, ya
que permite comprender cémo se forma la realidad politica y social.
Arendt sostiene que la doxa es la base de la comprension del mundo y
que es a través de la doxa que los seres humanos pueden comprender
la realidad politica y social (Arendt, 1963).

La defensa de la opinién ptublica es un tema central en la filosofia de
Arendt, quien sostiene que esta es fundamental para la democracia
y que es a través de la opinién publica que los ciudadanos pueden
participar en la formacién de la realidad politica y social (Arendt,
1958). Esta autora también sostiene que la opinién ptblica es una forma
de resistencia contra la tirania y la opresién. La doxa es un concepto
fundamental en la filosofia de Arendt, ya que permite comprender
coémo se forma la realidad politica y social.

Arendt sostiene que la doxa no debe ser desestimada como mera
trivialidad; por el contrario, es fundamental para el funcionamiento de
una sociedad democrética. En su obra La condicion humana, argumenta
quelaaccion politica se basa en la pluralidad de opiniones que coexisten
en un espacio publico (Arendt, 1958). La diversidad de perspectivas
genera un didlogo que permite a los ciudadanos reflexionar sobre sus
creencias y tomar decisiones informadas.

65



66

La defensa de Arendt sobre la opinién publica radica en su conviccion
de que esta es esencial para la vida politica activa. En su analisis del
totalitarismo y los regimenes autoritarios, destaca como estos sistemas
buscan silenciar la pluralidad de voces para consolidar el poder
(Arendt, 1951). La opinién publica acttia como un contrapeso a este
autoritarismo; permite que los ciudadanos expresen sus pensamientos
y participen en el debate democréatico.

Arendt también enfatiza que la opinién ptblica no debe ser confundida
con el mero consenso o conformismo. Mds bien, aboga por una esfera
publica dondelas diferencias sean valoradasy discutidas. Esta dindmica
es vital para el desarrollo del juicio critico entre los ciudadanos (Arendt,
1970). A través del intercambio abierto de ideas, los individuos pueden
formar opiniones mas matizadas y desarrollar un sentido compartido
de responsabilidad colectiva.

Por otro lado, Arendt conecta la doxa con el concepto de accion. Ella
cree que actuar implica comunicarse con otros y compartir opiniones.
Esto no solo crea un sentido de comunidad, sino que también permite
que los ciudadanos se enfrenten a sus propias creencias y a las creencias
ajenas (Arendt, 1958). De esta manera, la opinién publica se convierte
en un espacio donde se forja no solo el entendimiento mutuo sino
también el compromiso civico.

El concepto de doxa en la filosofia de Hannah Arendt subraya la
importancia vital de la opinién ptublica en el &mbito politico. Lejos de
ser una simple manifestacion subjetiva, la doxa representa una rica
fuente de didlogo y reflexion critica. La defensa arendtiana de esta
opinién publica resalta su papel como baluarte contra el autoritarismo
y como fundamento para una democracia vibrante. En tltima
instancia, Arendt nos invita a reconocer que nuestras opiniones no
solo son individuales sino también colectivas, esenciales para construir
comunidades inclusivas y participativas.

Conclusiones

El analisis de la fenomenologia en el pensamiento de Hannah Arendt
revela un método de investigacion tnico que se distancia de las
aproximaciones tradicionales en filosofia politica. Su énfasis en la
experiencia vivida y el estudio de casos especificos demuestra una
profunda preocupacion por comprender los fendmenos politicos desde



la perspectiva de los actores involucrados, en lugar de reducirlos a
abstracciones tedricas o determinismos histéricos (Benhabib, 1996).
Esta aproximacion, aunque criticada por su falta de sistematicidad,
ha permitido una exploracién maés rica y matizada de eventos como el
totalitarismo, la accién politica y la condicion humana (Canovan, 1992).

Desde una perspectiva fenomenolégica, Arendt redefine la manera en
que comprendemos la realidad politica, destacando la importancia del
aparecer y la pluralidad en el espacio publico. Influida por Heidegger
y Husserl, pero distancidandose de ellos en su énfasis en la accion y la
politica, su pensamiento se inscribe en una tradicién que prioriza la
experiencia sobre las estructuras inmutables del conocimiento (Disch,
1994).

Su fenomenologia no es simplemente un método de indagacién
filosofica, sino una herramienta para comprender la interaccion
humana en la esfera publica, lo que la hace especialmente relevante
en el estudio de la democracia y la vida politica contemporanea (Villa,
1999).

El concepto de doxa ocupa un lugar central en su pensamiento,
reivindicando la opinién ptblica como un elemento fundamental de la
vida politica. A diferencia de las tradiciones filosoficas que desconfian
de la opinién en favor del conocimiento absoluto, Arendt argumenta
que la doxa es una expresiéon de la pluralidad humana y un requisito
indispensable para el ejercicio democrético (Arendt, 1958).

Su defensa de la deliberacion y el debate como medios para la
construcciéon del mundo comiin resuena en los desafios actuales de la
politica, donde la erosién del discurso ptublico representa una amenaza
para la democracia (Kateb, 1983).

No obstante, su enfoque ha sido objeto de criticas, particularmente por
su aparente falta de rigor metodolégico y su rechazo a los modelos
tedricos estructurados. Autores como Habermas (1986) han sefialado
que su énfasis en la narracién y el analisis de casos puede limitar la
aplicabilidad de su pensamiento a contextos politicos distintos. Sin
embargo, larelevancia de Arendt en el siglo XXI sigue siendo innegable,
especialmente en el debate sobre la crisis de la democracia, el papel
del discurso publico y la necesidad de preservar espacios de accién y
deliberacién politica (Benhabib, 1996).

67



68

La fenomenologia de Arendt y su defensa de la doxa ofrecen un marco
de analisis esencial para comprender la politica como un dmbito de
aparicion, pluralidad y acciéon. A pesar de las criticas, su método de
investigacion y su perspectiva sobre la opinion publica contintan
proporcionando herramientas valiosas para interpretar los desafios
contemporaneos de la vida democrética. Su pensamiento, mas que
un sistema cerrado, es una invitacién a repensar la politica desde la
experiencia humana, la contingencia histérica y la interaccién colectiva.

En este articulo, hemos explorado la fenomenologia de Hannah Arendt,
su método de investigacion y su defensa de la doxa en la comprensiéon
del mundo. A través de un andlisis detallado de su obra, hemos
demostrado que el método de investigaciéon de Arendt se basa en la
importancia de la experiencia vivida y el anélisis de casos especificos.

Esta perspectiva se inspira en la filosofia fenomenoldgica de Edmund
Husserl y Martin Heidegger, quienes también enfatizaron la
importancia de la experiencia vivida en la comprensién del mundo
(Husserl, 1913; Heidegger, 1927).

Hemos analizado la defensa de la doxa en la filosofia de Arendt, y
hemos demostrado que la doxa es un concepto central en su obra.
Arendt sostiene que la doxa es la forma en que los seres humanos se
relacionan entre si y con el mundo que los rodea (Arendt, 1958). La
doxa es la base de la comprensién del mundo y la fuente de la acciéon
politica (Arendt, 1963).

También hemos explorado las criticas y debates sobre el método de
investigacion de Arendt. Algunos criticos han argumentado que su
enfoque en la experiencia vivida y el andlisis de casos especificos es
demasiado subjetivo y no proporciona una comprensién objetiva del
mundo (Kateb, 1983). Otros han cuestionado su defensa de la doxa,
argumentando que puede llevar a una forma de relativismo y a una
falta de critica a las opiniones y creencias dominantes (Benhabib, 1996).

En respuesta a estas criticas, hemos demostrado que el método de
investigacion de Arendt es mas complejo y matizado de lo que se ha
argumentado. Arendt no rechaza la objetividad, sino que la redefine en
términos de la experiencia vivida y la comprensiéon del mundo (Arendt,
1958). Ademas, su defensa de la doxa no es una forma de relativismo,
sino una forma de reconocer la importancia de la opinién puablica en la
comprension del mundo y la accién politica (Arendt, 1963).



La fenomenologia de Hannah Arendt ofrece una perspectiva tnica y
valiosa sobre la comprensién del mundo y la accién politica. Su método
de investigacion, basado en la experiencia vivida y el andlisis de casos
especificos, proporciona una comprension més profunda y matizada
del mundo. Su defensa de la doxa, como forma de reconocer la
importancia de la opinién publica, es fundamental para la comprension
del mundo y la accion politica. La fenomenologia de Hannah Arendt
es una herramienta valiosa para la comprensién del mundo y la accién
politica en la actualidad.

REFERENCIAS

Adler, L. (2006). Hannah Arendt. Barcelona: Destino.

Amiel, A. (2000/1996). Hannah Arendt: Politica y acontecimiento.
Argentina: Nueva Vision.

Anders, G. (2013). La batalla de las cerezas: mi historia de amor con
Annah Arendt. Barcelona: Paidoés.

Arendt, H. & Heidegger, M. (2000/1998). Correspondencia 1925-1975.
Barcelona: Herder.

Arendt, H. & McCarthy, M. (1999). Entre amigas. Correspondencia entre
Hannah Arendt y Mary McCarthy 1939-1975. Barcelona: Lumen.

Arendt, H. (1951). The origins of totalitarianism. Harcourt Brace Jovanovich.
Arendt, H. (1958). La condicién humana. Barcelona: Seix Barral.
Arendt, H. (1961). Between past and future. Viking Press.

Arendt, H. (1963). Eichmann in Jerusalem: A report on the banality of evil.
Viking Press.

Arendt, H. (1963). La revolucion. Madrid: Editorial Trotta.

Arendt, H. (1970). On Violence. Harcourt Brace & Company.
Arendt, H. (1971). The life of the mind. Harcourt Brace Jovanovich.
Arendt, H. (1989). Crisis de la cultura. Barcelona: Portic.

Arendt, H. (1995/1953). De la historia a la accién. Barcelona: Paidés.

Arendt, H. (1996). Filosofia y politica. El existencialismo y Heidegger.
Bilbao: Besataria.

69



70

Arendt, H. (1996/1954). Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre
la reflexion politica. Barcelona: Peninsula.

Arendt, H. (1997/1993). ;Qué es la politica? Barcelona: Paidds.
Arendt, H. (1998/1969). Crisis de la Reptiblica. Madrid: Taurus.

Arendt, H. (1999/1964). Entrevista de Gunther Gaus. Revista de
Occidente No. 220.

Arendt, H. (2000). Rahel Varnhagen. Vida de una mujer judia. Barcelona:
Lumen.

Arendt, H. (2004/1976). La tradicién oculta. Barcelona: Paidos.

Arendt, H. (2005). Ensayos de comprension. 1930-1954. Madrid:
Caparros.

Arendt, H. (2005/1978). Una revision de la historia judia y otros ensayos.
Barcelona: Paidés.

Arendt, H. (2006). Diccionario Filoséfico. Notas y apéndices 1950-1973.
Barcelona: Herder.

Arendt, H. (2006/1965). Hombres en tiempos de oscuridad. Barcelona:
Gedisa.

Arendt, H. (2006/1986). Tiempos presentes. Barcelona: Gedisa.

Arendt, H. (2007). Karl Marx y la tradicion del pensamiento politico
occidental seguido de reflexiones sobre la revolucién hingara. Madrid:
Encuentro.

Arendt, H. (2007). Responsabilidad y Juicio. Barcelona: Paidés.

Arendt, H. (2008). Martin Heidegger cumple 80 afios (1969). En: Arendt,
H. Et. Al. (2008/1998). Sobre Heidegger. Cinco voces judias. Buenos
Aires: Manantial.

Arendt, H. (2008/1955). La promesa de la politica. Barcelona: Paidés.
Arendt, H. (2009). Escritos judios. Barcelona: Paidés.

Arendt, H. (2010). Lo que quiero es comprender: sobre mi vida y mi
obra. Madrid: Trotta.

Arendt, H. (2011/1929). El concepto de amor en San Agustin. Tesis
Doctoral. Madrid: Encuentro.

Arendt, H. (2012/1954). Los hombres y el terror. Barcelona: RBA libros.



Arendt, H. (2012/1958). La condiciéon humana. Barcelona: Paidos.
Arendt, H. (2012/1969). Sobre la violencia. Madrid: Alianza.

Arendt, H. (2012/1982). Conferencias sobre la filosofia politica de Kant.
Barcelona: Paidés.

Arendt, H. (2013 /1954). Existencialismo y compromiso. Barcelona: RBA
libros.

Arendt, H. (2013/1963). Eichmann en Jerusalén. Bogota: Random House
Mondadori.

Arendt, H. (2014/1948). Los origenes del totalitarismo. Madrid: Alianza.
Arendt, H. (2014/1963). Sobre la Revoluciéon. Madrid: Alianza.
Arendt, H. (2014/1971). La vida del espiritu. Barcelona: Paidés.

Arfuch, L. (2002). El espacio biogréfico. Dilemas de la subjetividad
contemporanea. Bogota: Fondo de Cultura Econémica.

Barcena, F. (2006). Hannah Arendt: una filosofia de la natalidad.
Barcelona: Herder.

Benhabib, S. (1996). El reluctante modernismo de Hannah Arendst.
Valencia: Episteme.

Birulés, F. (1995). El género de la memoria. Pamplona: Pamiela.

Birulés, F. (2007). Una herencia sin testamento: Hannah Arendt.
Barcelona: Herder.

Brunkhorts, H. (2006). Legado filos6fico de Hannah Arendt. Barcelona:
Biblioteca Nueva.

Campillo, A. (2009). El lugar del juicio. Seis testigos del siglo XX: Arendt,
Canetti, Derrida, Espinosa, Hitchcock y Trias. Bogota: Distrididactika.

Campillo, N. (2013). Hannah Arendt: lo filoséfico y lo politico. Espafia:
Universidad de Valencia.

Campos, M. (2001). De mujer a mujer: las cartas de las protagonistas de
la historia. Oceano ambar.

Canovan, M. (1992). Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political
Thought. Cambridge University Press.

Castillo, M. (2014). La tradicién politica en la obra de Hannah Arendt.
Bogota: Universidad del Rosario.

71



72

Castoriadis, C. (2012). La ciudad y las leyes: lo que hace a Grecia, 2.
Seminarios 1983-1984. La creacion humana III. Bogoté: Fondo de Cultura
Econémica.

Colonnello, . (2010). Martin Heidegger y Hannah Arendt. La carta jamas
escrita. Buenos Aires: Ediciones del Signo.

Courtine-Denamy, S. (2003/1997). Tres mujeres en tiempos sombrios.
Edith Stein, Simone Weil, Hannah Arendt. Madrid: Edaf.

Cruz, M. (2010). Amo, luego existo. Los filésofos y el amor. Barcelona:
Espasa.

Daveiro, A. (2008). Hannah Arendt. El amor y la libertad. Buenos Aires:
Capital Intelectual.

De la Torre, E. J. (2002). Aproximacién a las fuentes clasicas latinas de
Hannah Arendt. Malaga: Edit. Analecta malacitana. Universidad de
Malaga.

Disch, L. (1994). Hannah Arendt and the Limits of Philosophy. Cornell
University Press.

Esposito, R. (2012). Diez pensamientos acerca de la politica. Bogota:
Fondo de Cultura Econémica.

Ettinger, E. (1996). Hannah Arendt y Martin Heidegger. Barcelona:
Tusquets.

Flores, P. (1996) Hannah AreDaveirondt: existencia y libertad. Madrid:
Tecnos.

Forti, S. (2001). Vida del espiritu y tiempo de la polis. Hannah Arendt
entre filosoffa y politica. Madrid: Cétedra.

Furet, F. (1995). El pasado de una ilusion: ensayo sobre la idea comunista
en el siglo XX. México: FCE.

Gleichauf, I. (2010). Mujeres filosofas en la historia: desde la antigtiedad
hasta el siglo XXI. Madrid: Icaria.

Gutiérrez, T. (2009). El hechizo de la comprension: vida y obra de Hannah
Arendt. Madrid: Encuentro.

Habermas, J. (1986). The philosophical discourse of modernity: Twelve
lectures. MIT Press.

Heidegger, M. (1927). Ser y tiempo. Madrid: Editorial Trotta.


http://www.casadellibro.com/libros-ebooks/ingeborg-gleichauf/152151

Hilb, C. (1994). El resplandor de lo ptiblico. Caracas: Nueva Sociedad.
Hobsbawm, E. (2000/1996). Historia del siglo XX. Barcelona: critica.

Husserl, E. (1913). Ideas relativas a una fenomenologia pura y una
filosofia fenomenolégica. Madrid: Editorial Trotta.

Jaspers, K. (1962). Philosophy of Existence. University of Pennsylvania
Press.

Kant, I. (1781). Critique of Pure Reason. Cambridge University Press.

Kateb, G. (1983). Hannah Arendt: Politics, Conscience, Evil. Rowman &
Allanheld.

Kristeva, J. (2013/1999). El genio femenino. Barcelona: Paidés.

Larraurri, M. (2001). La libertad segtin Hannah Arendt. Barcelona:
Tandem.

Lessnoff, M. (2001). La filosofia politica del siglo XX. Madrid: Akal.

Londofio, M. V. (2011). La comunidad de nos-otros: repensar el ser en
comun en Hannah Arendt a partir de la accion y la pluralidad. Bogota:
Universidad de los Andes.

Lopez, 1. (2013). Pensadoras del siglo XX: una filosofia de la esperanza
para el siglo XXI. Ediciones Rialp.

Maso, A. (2000). Hannah Arendt: tres escritos en tiempo de Guerra.
Barcelona: Bellaterra.

Moreno, J. (2014). Edith Stein en compafiia. Madrid: Plaza y Valdés.
Mulisch, H. (2014/1961). El juicio a Eichmann. Barcelona: Ariel.

Mundo, D. (2003). Critica apasionada. Una lectura introductoria de la
obra de Hannah Arendt. Buenos Aires: Prometeo. Universidad Nacional
de Quilmes.

Navarro, L. R. (2014). Entre esferas publicas y ciudadania. Las teorias de
Arendt, Habermas y Mouffe aplicadas a la comunicacion para el cambio
social. Barranquilla: Universidad del Norte. (e-book)

Osorio, F. (2012). Hannah Arendt. El Estado, el individuo y la banalidad.
Medellin: Universidad de Medellin.

Platon. (1997). La Republica (G. Reale, Trad.). Gredos.

Prinz, A. (2001/1998). La filosofia como profesioén o el amor al mundo.
La vida de Hannah Arendt. Barcelona: Herder.

73


http://www.casadellibro.com/libros-ebooks/maite-larrauri/84720

74

Prior, A. (2009). Voluntad y responsabilidad en Hannah Arendt.
Barcelona: Biblioteca Nueva.

Quintana, L. & Vargas, J. (2012). Hannah Arendt: politica, violencia,
memoria. Bogota: Universidad de los Andes.

Ramirez, C.; Arévalo, L. & Baquero, S. (2013). El mal. Seis variaciones:
Pericles, Kant, Hume, Schelling, Nietzsche, Arendt. Bogota: Universidad
Javeriana.

Sahui, A. (2009). Razén y espacio publico: Arendt, Habermas y Rawls.
Buenos Aires: Coyoacan.

Sola, M. (2004). Que quieren las mujeres. Buenos Aires: Lumen.

Tommasi, W. (2002). Fil6sofos y mujeres: la diferencia sexual en la historia
de la filosofia. Barcelona: Narcea.

Vargas, J.C. (2011). Accién politica, historia y mundo de la vida: estudios
sobre el pensamiento de Hannah Arendt. Cali: Universidad del Valle.

Villa, D. (1999). Arendt and Heidegger: The Fate of the Political.
Princeton University Press.

Von Beyme, K. V. (1994). Teoria politica del siglo XX. Madrid: Alianza.
Von Trotta, M. (2012). Hannah Arendt. Dvd. Pelicula.

VV.AA. (1994). En torno a Hannah Arendt. Centro de estudios
constitucionales.

VV.AA. (2000). Hannah Arendt: El orgullo de pensar. Barcelona: Gedisa.
VV.AA. (2006). El siglo de Hannah Arendt. Barcelona: Paidés.

VV.AA. (2008). Hannah Arendt: el legado de una mirada. Barcelona:
Sequitur.

VV.AA. (2008). Hannah Arendt: sobrevivir al totalitarismo. Santiago de
Chile: LIBROS ARCES-LOM.

Young-Bruehl, E. (2006/1982). Hannah Arendt: una biografia. Barcelona:
Paidos.
Zahavi, D. (2003). Husserl’s phenomenology. Stanford University Press.

Coémo citar:

Ortiz Ocana, A. (2025). La fenomenologia de Hannah Arendt: defensa de la doxa
en la comprensién del mundo. Revista Discusiones Filosoficas. 26 (46), 53-74. https:/ /
doi.org/10.17151/ difil.2025.26.46.4


https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.4
https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.4

