
Resumen

El artículo examina la impronta 
fenomenológica en el pensamiento 
de Hannah Arendt y su defensa de 
la  doxa  como condición de posibilidad 
de la política democrática. A partir de 
los interlocutores formativos (Husserl, 
Heidegger y Jaspers), se reconstruye 
cómo Arendt desplaza la fenomenología 
desde la conciencia hacia el aparecer entre 
pluralidades, privilegiando la experiencia 
vivida, la narración y el análisis de casos. 
En este marco, doxa no es opinión privada 
ni conocimiento menor, sino la expresión 
pública de perspectivas múltiples que 
hace posible el juicio, la deliberación 
y la acción. Frente a tradiciones que 
subordinan lo político a la verdad única 
o al dominio experto, Arendt defiende la 
contingencia, la persuasión y el debate 
como tejidos del mundo común. El trabajo 
revisa, además, críticas clásicas (p. ej., 
la acusación de falta de sistematicidad) 
y muestra que el método arendtiano, 
aunque no axiomático, produce una 
comprensión densa de fenómenos 
como totalitarismo, revolución y crisis 
de la esfera pública. Se sostiene que la 
fenomenología política de Arendt ofrece 

herramientas vigentes para afrontar 
desafíos contemporáneos -erosión del 
discurso público, tecnocratización y 
polarización- al reinscribir la doxa como 
pilar de la vida democrática.

Palabras clave

Fenomenología; doxa; pluralidad; espacio 
de aparición; juicio; esfera pública; acción; 
democracia

Abstract

This article explores the phenomenological 
imprint on Hannah Arendt’s political 
thought and her defense of doxa as 
a precondition for democratic life. 
Building on formative interlocutors 
(Husserl, Heidegger, Jaspers), it shows 
how Arendt shifts phenomenology from 
consciousness to appearance among 
pluralities, privileging lived experience, 
narrative, and case analysis. Within 
this framework, doxa is neither private 
opinion nor inferior knowledge but the 
public expression of multiple standpoints 
enabling judgment, deliberation, 
and action. Against traditions that 
subordinate politics to a single truth or 

La fenomenología de Hannah Arendt: 
defensa de la doxa en la 
comprensión del mundo

Hannah Arendt’s phenomenology: 
defense of doxa in world comprehension

Alexander Ortiz Ocaña*
Universidad del Magdalena, Santa Marta, Colombia.

aortiz@unimagdalena.edu.co

Recibido el 05 de mayo de 2025, aprobado el 20 de junio de 2025

* Docente de planta de la Universidad del Magdalena, Santa Marta, Colombia. Doctor en Ciencias de 
la Educación. Director del Doctorado en Ciencias de la Educación RUDECOLOMBIA-Universidad 
del Magdalena, Colombia. aortiz@unimagdalena.edu.co / alexanderortiz5000@gmail.com   

 https://orcid.org/0000-0001-5594-9422   Scopus Author ID: 57191888741

Discusiones Filosóficas. Año 26 Nº 46, enero - junio 2025. pp. 53 - 74
ISSN 0124-6127 (Impreso), ISSN 2462-9596 (En línea) 

DOI: 10.17151/difil.2025.26.46.4

mailto:aortiz@unimagdalena.edu.co
mailto:aortiz@unimagdalena.edu.co
mailto:alexanderortiz5000@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5594-9422
http://www.scopus.com/inward/authorDetails.url?authorID=57191888741&partnerID=MN8TOARS
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.41.4


54

expert rule, Arendt upholds contingency, 
persuasion, and debate as the fabric 
of the common world. The paper also 
reviews standard critiques (e.g., alleged 
lack of systematic theory) and argues 
that, although non-axiomatic, Arendt’s 
method yields a thick understanding 
of phenomena such as totalitarianism, 
revolution, and the crisis of the public 
sphere. It concludes that Arendt’s 
political phenomenology remains 

timely for today’s challenges -erosion of 
public discourse, technocratization, and 
polarization- by reinstating doxa as a 
cornerstone of democratic practice.

Key words

Phenomenology;  doxa; plurality; space 
of appearance; judgment; public sphere; 
action; democracy

Introducción

Hannah Arendt (1906-1975) es una de las pensadoras políticas más 
influyentes del siglo XX, cuya obra se caracteriza por un enfoque 
interdisciplinario que combina filosofía, historia y teoría política. 
Su método de investigación, profundamente influenciado por la 
fenomenología y el pensamiento de autores como Martin Heidegger y 
Edmund Husserl, se basa en la importancia de la experiencia vivida y 
el análisis de casos específicos para comprender la realidad política y 
social (Villa, 1999). 

A diferencia de enfoques positivistas o estructuralistas, Arendt 
privilegió una aproximación hermenéutica y narrativa, que le permitió 
explorar el significado de los fenómenos políticos desde la perspectiva 
de los actores involucrados (Benhabib, 1996).

Los orígenes tanto de la vida como de la obra de esta eminente filósofa y 
politóloga, además de una mujer extraordinaria, con una obra prolífica 
y sensacional, cuyo interés y significado va creciendo cada año, sobre 
todo en los albores del siglo XXI, debemos encontrarlos no sólo en 
la cercanía de su fiel asesor y amigo Karl Jasper sino en sus intensas 
relaciones afectivas con su gran amiga Mary McCarthy, y en la filosofía 
y amor de Martin Heidegger. Amor que se perpetuó durante toda su 
vida a pesar de la batalla de las cerezas que caracterizó su matrimonio 
con Günther Anders (2013) y de la compenetración cómplice lograda 
con Heinrich Blücher. 

La filosofía de Hannah Arendt también tiene su génesis en los 
orígenes del totalitarismo, al cual ella logró sobrevivir, y con mucho 
agradecimiento por sentar las bases de su pensamiento, por convertirse 



55

en el cimiento de toda su epistemología. Hoy casi toda la obra de Arendt 
(1964, 1989, 1995, 1996, 1997, 1998, 2000, 2002, 2003, 2004, 2005, 2006, 
2007, 2008, 2009, 2010, 2012, 2013, 2014) se ha traducido al Castellano, 
incluyendo sus correspondencias (Arendt & Heidegger, 2000; Arendt 
y McCarthy, 2006).

Una mujer que analiza con una impresionante profundidad el caso 
Eichmann, asumiendo una posición controvertida pero sincera, una 
actitud sin precedentes en la historia de la humanidad, que a partir 
de hacer una exégesis de su comportamiento desarrolla una dialéctica 
entre la culpa individual y la responsabilidad colectiva, sin lugar a 
dudas es una mujer de amplio temple y ecuanimidad, al considerar 
la violencia como inmanencia humana y la Revolución como el poder 
del poder. Con estos pensamientos y actuaciones no podemos sino 
declarar que Hannah Arendt iluminó la oscuridad en tiempos de 
hombres extraordinarios y fue una mujer extraordinaria que vivió 
en tiempos nebulosos junto a su amiga Mary McCarthy, los mismos 
tiempos sombríos que vivieron Edith Stein y Simone Weil.

Arendt es una filósofa que despliega un amplio abanico de categorías 
de análisis (más de 70) en las investigaciones que desarrolló, pero 
todas interpretadas y comprendidas con un nivel de profundidad 
impresionante. Muchas de estas temáticas han sido retomadas por 
diversos autores de todo el planeta que han investigado su pensamiento 
y han publicado sus hallazgos en decenas de obras (Gaus, 1964; Von 
Beyme, 1994; Hilb, 1994; Birulés, 1995, 2007; Furet, 1995; Ettinger, 1996; 
Benhabib, 1996; Flores, 1996; Maso, 2000; Amiel, 2000; Kristeva, 2013; 
Hobsbawm, 2000; VV.AA., 1994, 2000, 2006, 2008; Prinz, 2001; Forti, 
2001; Lessnoff, 2001; Larraurri, 2001;  Campos, 2001; Tommasi, 2002;  
De la Torre, 2002; Arfuch, 2002; Courtine-Denamy, 2003; Mundo, 2003; 
Sola, 2004; Brunkhorts, 2006; Adler, 2006; Cruz, 2010; Young-Bruehl, 
2006; Bárcena, 2006; Daveiro, 2008; Vatter & Nitschack, 2008; Sahui, 
2009; Gutiérrez, 2009; Prior, 2009; Campillo A., 2009; Gleichauf, 2010;  
Moran, 2011; Vargas, 2011; Londoño, 2011; Von Trotta, 2012; Quintana 
& Vargas, 2012; Espósito, 2012; Castoriadis, 2012; Osorio, 2012; Anders, 
2013; López, 2013; Ramírez, Arévalo, & Baquero, 2013; Campillo N., 
2013; Moreno, 2014; Mulisch, 2014; Navarro, 2014; Castillo, 2014). 

No obstante, a pesar de esta gran cantidad de trabajos investigativos 
y biográficos sobre la vida y obra de esta controvertida, prodigiosa 
e inigualable filósofa, precisamente por la inmensidad, amplitud y 



56

profundidad de su obra, prácticamente es imposible apresarla en un 
sinnúmero de páginas. La obra de Arendt rebasa el tiempo, el espacio 
y cualquier cantidad de hojas en blanco que se dispongan a estampar 
su pensamiento.

La fenomenología en la obra de Arendt se manifiesta en su intento por 
revelar la esencia de los acontecimientos políticos a través de su aparición 
en el espacio público. En este sentido, la fenomenología no es solo un 
método de investigación, sino también una forma de comprender cómo 
los seres humanos experimentan y construyen el mundo en común 
(Canovan, 1992). Su pensamiento estuvo profundamente influenciado 
por la tradición filosófica alemana, particularmente por Heidegger, 
aunque Arendt se distanció de su maestro al enfatizar la pluralidad 
y la acción política como elementos fundamentales de la existencia 
humana (Disch, 1994).

Uno de los conceptos centrales en la filosofía de Arendt es el de doxa, 
entendido como la opinión pública que emerge en el debate y la 
deliberación colectiva. Para Arendt, la doxa no es un simple punto de 
vista subjetivo, sino una manifestación de la pluralidad humana y una 
condición indispensable para la democracia (Arendt, 1958). Su defensa 
de la opinión pública contrasta con enfoques filosóficos que privilegian 
la verdad absoluta o el conocimiento técnico como fundamento del 
gobierno, lo que ha generado un intenso debate sobre el papel de la 
ciudadanía en la toma de decisiones políticas (Kateb, 1983).

El método de Arendt no ha estado exento de críticas. Algunos 
académicos han señalado que su rechazo a los modelos teóricos 
sistemáticos y su énfasis en el análisis histórico pueden dificultar la 
construcción de una teoría política coherente y aplicable a contextos 
contemporáneos (Habermas, 1986). 

A pesar de estas objeciones, su enfoque sigue siendo relevante en el 
análisis de fenómenos como el totalitarismo, la crisis de la democracia 
y el papel del discurso público en la política moderna. Este artículo 
analizará el método fenomenológico de Arendt, su defensa de la doxa y 
los principales debates en torno a su legado intelectual.

La obra de Hannah Arendt es conocida por su enfoque innovador en la 
filosofía política y su método de investigación único. Arendt se basó en 
la experiencia vivida y el análisis de casos específicos para desarrollar 



57

sus ideas sobre la condición humana, la política y la sociedad (Arendt, 
1958). En este artículo, exploraremos la fenomenología de Hannah 
Arendt, su método de investigación y su defensa de la doxa en la 
comprensión del mundo.

La fenomenología de Arendt se basa en la idea de que la experiencia 
vivida es la fuente principal de conocimiento y comprensión del 
mundo (Arendt, 1958). Esta perspectiva se inspira en la filosofía de 
Edmund Husserl y Martin Heidegger, quienes también enfatizaron la 
importancia de la experiencia vivida en la comprensión del mundo 
(Husserl, 1913; Heidegger, 1927).

La doxa, o la opinión pública, es un concepto central en la filosofía 
de Arendt, quien sostiene que la doxa es la forma en que los seres 
humanos se relacionan entre sí y con el mundo que los rodea (Arendt, 
1958). La doxa es la base de la comprensión del mundo y la fuente de la 
acción política (Arendt, 1963). Sin embargo, el método de investigación 
de Arendt ha sido objeto de críticas y debates. Algunos críticos han 
argumentado que su enfoque en la experiencia vivida y el análisis 
de casos específicos es demasiado subjetivo y no proporciona una 
comprensión objetiva del mundo (Kateb, 1983). Otros han cuestionado 
su defensa de la doxa, argumentando que puede llevar a una forma 
de relativismo y a una falta de crítica a las opiniones y creencias 
dominantes (Benhabib, 1996).

En este artículo, exploraremos las respuestas de Arendt a estas 
críticas y debatiremos la relevancia contemporánea de su método 
de investigación y su defensa de la doxa. También analizaremos la 
influencia de la fenomenología en la obra de Arendt y la forma en que 
su enfoque en la experiencia vivida y el análisis de casos específicos se 
relaciona con su comprensión del mundo y la acción política.

La fenomenología de Hannah Arendt: definición e influencias 
filosóficas

Hannah Arendt es una de las pensadoras políticas más influyentes del 
siglo XX, cuyo trabajo se encuentra en la intersección entre la filosofía, 
la política y la historia. Aunque su obra no se inscribe directamente 
dentro de la fenomenología en el sentido tradicional, su enfoque 
metodológico y su manera de analizar la política muestran una clara 
influencia de esta corriente filosófica. 



58

Inspirada por pensadores como Edmund Husserl y Martin Heidegger, 
Arendt adopta un enfoque fenomenológico para explorar la naturaleza 
de la acción, la pluralidad humana y la construcción del mundo común 
(Benhabib, 1996). Este artículo analizará la fenomenología en la obra 
de Arendt, ofreciendo una definición de este método filosófico y 
explorando las influencias filosóficas que marcaron su pensamiento.

La fenomenología es una corriente filosófica que surge a finales del 
siglo XIX con Edmund Husserl, quien la define como el estudio de 
la experiencia vivida desde la perspectiva de la conciencia (Husserl, 
1913/1982). Su objetivo es describir los fenómenos tal como aparecen 
en la conciencia sin reducirlos a explicaciones científicas o metafísicas 
previas. Para Husserl, la fenomenología es un retorno a las "cosas 
mismas", es decir, una aproximación a la realidad a través de la 
experiencia directa y la descripción detallada de los fenómenos tal 
como son percibidos (Zahavi, 2003).

Martin Heidegger, discípulo de Husserl, amplía la fenomenología al 
ámbito de la existencia humana, argumentando que el ser humano 
no solo percibe el mundo, sino que está inmerso en él de manera 
activa. En Ser y tiempo (1927), Heidegger desarrolla el concepto de 
"ser-en-el-mundo", enfatizando que la existencia humana solo puede 
comprenderse en relación con el contexto histórico y social en el que se 
desarrolla (Heidegger, 1927/2006).

En este mismo orden de ideas, la fenomenología no es solo un método 
de análisis filosófico, sino también una manera de comprender 
cómo los seres humanos experimentan y construyen el mundo. Es 
precisamente esta dimensión experiencial y contextual la que influye 
en el pensamiento de Hannah Arendt, quien adopta un enfoque 
fenomenológico para analizar la política, la acción y la vida pública.

La fenomenología de Arendt está profundamente influenciada por 
sus estudios con Martin Heidegger y Karl Jaspers, dos de los filósofos 
más importantes del siglo XX. Aunque su relación con Heidegger fue 
tanto intelectual como personal, Arendt se distanció de él en aspectos 
fundamentales, especialmente en lo que respecta a la política y la ética.

Aunque Arendt no estudió directamente con Husserl, su influencia 
es notable en la manera en que ella describe los fenómenos políticos. 
Arendt comparte con Husserl la idea de que la realidad debe analizarse 



59

tal como aparece en la experiencia, sin imponerle categorías abstractas 
o modelos teóricos rígidos (Villa, 1999). 

En La condición humana (1958), Arendt adopta una metodología 
fenomenológica al describir las diferentes formas de actividad humana 
-labor, trabajo y acción- como aspectos fundamentales de la vida 
pública. Su énfasis en la acción como un fenómeno que solo puede 
entenderse en el contexto de la pluralidad humana es un claro reflejo 
de la influencia husserliana en su pensamiento (Canovan, 1992).

Por otro lado, la relación de Arendt con Heidegger fue compleja. 
Como su discípula en la Universidad de Marburgo, Arendt fue 
profundamente influenciada por su filosofía del "ser-en-el-mundo" 
y su método fenomenológico. Heidegger le enseñó a analizar los 
fenómenos desde la perspectiva de la existencia concreta, lo que más 
tarde se reflejaría en su concepción de la política como un espacio de 
aparición y acción (Disch, 1994).

No obstante, Arendt se distanció de Heidegger en varios aspectos clave. 
Mientras que Heidegger veía la política como algo secundario en la 
comprensión de la existencia, Arendt la consideraba el ámbito central 
donde los seres humanos construyen el mundo común (Benhabib, 
1996). Además, el apoyo inicial de Heidegger al régimen nazi llevó a 
Arendt a cuestionar su pensamiento político, marcando una ruptura 
intelectual entre ambos. A pesar de esto, la influencia de Heidegger 
en su metodología fenomenológica es innegable, especialmente en su 
énfasis en la aparición y la experiencia del mundo compartido.

Otro pensador clave en la formación de Arendt fue Karl Jaspers, con 
quien desarrolló una relación intelectual basada en el diálogo y el 
pensamiento crítico. Jaspers, influenciado por la fenomenología y la 
filosofía existencialista, defendía la importancia de la comunicación y 
la intersubjetividad en la formación del juicio (Jaspers, 1962). Arendt 
adoptó esta idea en su concepto de la política como un espacio de 
deliberación y opinión, donde la verdad no es absoluta, sino que surge 
del intercambio entre ciudadanos (Kateb, 1983).

En La vida del espíritu (1971), Arendt explora la relación entre 
pensamiento y juicio, influida por la concepción jaspersiana de la 
comunicación filosófica. Para ella, el pensamiento político no puede 
separarse del diálogo y la reflexión compartida, lo que refuerza su 



60

visión de la política como una actividad inherentemente plural y 
fenomenológica (Canovan, 1992).

La fenomenología en la obra de Hannah Arendt no es una adhesión 
estricta a la escuela husserliana o heideggeriana, sino un enfoque 
metodológico que le permite analizar la política desde la experiencia 
vivida y la acción humana. Influida por Husserl, Heidegger y Jaspers, 
Arendt desarrolla una fenomenología política que enfatiza la importancia 
del aparecer, la pluralidad y la comunicación en la vida pública. Su 
distanciamiento de Heidegger y su cercanía a Jaspers demuestran su 
interés por una fenomenología que no solo describa la realidad, sino 
que también sirva como una herramienta para comprender y mejorar el 
mundo político. La vigencia de su pensamiento sigue siendo relevante 
en la actualidad, ofreciendo un marco de análisis para entender la 
democracia, el totalitarismo y la importancia del debate público en la 
construcción de la realidad política.

La fenomenología es un enfoque filosófico que se centra en la experiencia 
subjetiva y la comprensión del mundo. La fenomenología de Hannah 
Arendt es un enfoque que se centra en la experiencia humana y la 
comprensión del mundo político y social. 

La fenomenología es un enfoque filosófico que se centra en la 
experiencia subjetiva y la comprensión del mundo. Según Edmund 
Husserl, el fundador de la fenomenología, este enfoque se centra en 
la "cosa misma" (Husserl, 1913). Es decir, la fenomenología se centra 
en la experiencia subjetiva y la comprensión del mundo tal como se 
presenta en la conciencia.

Arendt se inspiró en la idea de Heidegger de que la existencia humana 
es fundamentalmente práctica y que la comprensión del mundo se 
logra a través de la acción y la experiencia.

La influencia de la fenomenología en Arendt se refleja en su obra "La 
condición humana". En esta obra, Arendt explora la condición humana 
y la comprensión del mundo político y social. Arendt sostiene que la 
condición humana es fundamentalmente política y que la comprensión 
del mundo se logra a través de la acción y la experiencia (Arendt, 1958).

Hannah Arendt es ampliamente reconocida por su enfoque único en la 
filosofía política, que se entrelaza con elementos de la fenomenología. 



61

Su obra destaca por una atención minuciosa a la experiencia humana y 
a la condición social del individuo. 

La fenomenología es un movimiento filosófico que se centra en el 
estudio de las estructuras de la experiencia consciente desde un punto 
de vista subjetivo. Fundada por Edmund Husserl a principios del siglo 
XX, esta corriente busca comprender cómo los individuos perciben y 
dan sentido al mundo que les rodea (Husserl, 1931). 

La fenomenología se interesa en describir las experiencias tal como 
son vividas, sin recurrir a teorías preconcebidas o interpretaciones 
externas.

Arendt adopta esta perspectiva fenomenológica al considerar la 
experiencia vivida como esencial para entender la acción humana y 
la vida política. En su obra La condición humana, ella enfatiza que la 
acción no puede ser completamente comprendida sin tener en cuenta 
el contexto histórico y social en el que ocurre (Arendt, 1958). De esta 
manera, Arendt trasciende el enfoque puramente teórico y se adentra en 
cómo los individuos experimentan su realidad, lo cual es fundamental 
para su análisis político.

Arendt también incorpora elementos del pensamiento de Karl Jaspers, 
quien aborda cuestiones sobre la existencia y la libertad humana. Jaspers 
resalta la importancia del diálogo y la comunicación en la construcción 
de significado (Jaspers, 1962), lo cual influye en cómo Arendt concibe 
la acción política como un espacio donde los individuos interactúan y 
comparten experiencias.

Otro filósofo relevante para Arendt es Kant, cuya ética deontológica 
proporciona un marco para entender los juicios morales en el contexto 
de las acciones humanas. La obra de Kant sobre el juicio también 
impacta a Arendt al considerar cómo los individuos deben reflexionar 
sobre sus acciones y sus consecuencias (Kant, 1781). Esta reflexión crítica 
es esencial para el concepto arendtiano de responsabilidad individual.

Como se aprecia, la fenomenología desempeña un papel crucial 
en el pensamiento de Hannah Arendt, quien utiliza este enfoque 
para resaltar la importancia de la experiencia vivida en el análisis 
político. Su obra desafía a los lectores a considerar cómo sus propias 
experiencias moldean su comprensión del mundo. Al integrar estas 



62

influencias filosóficas con un enfoque fenomenológico, Arendt ofrece 
una perspectiva rica y matizada sobre la condición humana que sigue 
siendo relevante en el análisis contemporáneo.

Arendt tenía una forma muy peculiar y sui generis de trabajar como 
filósofa. Disponía de un cierto método, en el sentido en que lo es 
cualquier vía de trabajo intelectual: un camino, una senda posible 
para plantearse un conjunto de cuestiones. Como veremos un poco 
más adelante, este método era a la vez conceptual y lingüístico, pues 
Hannah Arendt apreciaba sobre todo el lenguaje (Bárcena, 2006). 
Arendt siempre destacó el papel predominante de la narración para 
dar sentido a las acciones.

Arendt retoma elementos sustanciales de la técnica fenomenológica 
como la descripción de la experiencia originaria, en la que se ofrece 
un tema directamente a la experiencia, sin embargo su pensamiento 
no es sistemático: no persigue un tema hasta las últimas consecuencias 
y tampoco construye relaciones progresivas entre los conceptos, de 
manera que dé cuenta de su desarrollo o regrese -como en zigzag- al 
punto de partida del análisis. 

Arendt asume otra vía metódica, que consiste en tematizar un problema 
rigurosamente, definirlo conceptualmente y comparar; además, se toma 
la libertad de pensar un mismo problema en diversas perspectivas: 
reconstruyendo históricamente el tema, describiendo el objeto de 
estudio desde su singularidad, definiendo sus opuestos, etc. “Este 
estilo de trabajo se refleja también en sus posiciones personales, pues 
ella no se adscribe a ningún grupo o movimiento: ni al marxismo, ni al 
feminismo y tampoco a la ortodoxia judía, etc.”  (Vargas, 2011, p. 103)

Como hemos constatado, sus experiencias de pensamiento fueran el 
resultado de una constante reflexión sobre sus experiencias personales 
y políticas y el diálogo con la tradición de pensamiento occidental. 
Su fenomenología arranca de la deconstrucción de Heidegger más 
que del método de la reducción husserliano, pero ambos están en la 
base de su filosofar (Campillo, 2013). Arendt presenta un cambio en la 
fenomenología a favor de la interacción y la pluralidad.

Para Hannah Arendt los conceptos son modos de concebir y comprender 
la experiencia, todos poseen una base en la experiencia, de tal forma 
que su validez se limita a las experiencias que conceptualizan. 



63

Si no queremos que el mundo de los conceptos se convierta en un 
ámbito independiente, -en un lugar donde la mente "juegue" con sus 
propias creaciones y combinaciones del modo que desea-, debemos 
mantener su "base en la experiencia real", ya que en cada concepto hay 
una experiencia "congelada" o "condensada".

La doxa en la filosofía de Arendt: concepto y defensa 
de la opinión pública

Hannah Arendt, una de las pensadoras políticas más influyentes del 
siglo XX, dedicó gran parte de su obra a analizar la naturaleza de la 
política, la acción y la esfera pública. En este contexto, el concepto de 
doxa -tradicionalmente entendido como "opinión" en la filosofía griega- 
juega un papel central en su pensamiento. 

A diferencia de la tradición filosófica que ha despreciado la doxa en 
favor de la verdad absoluta, Arendt reivindica su importancia dentro 
del ámbito político, argumentando que la política no se basa en certezas 
inmutables, sino en la pluralidad de perspectivas y juicios expresados 
en el espacio público (Arendt, 1958). Este artículo explora el concepto 
de doxa en la filosofía de Arendt y su defensa de la opinión pública 
como fundamento de la vida política y democrática.

El término doxa proviene del griego y fue ampliamente discutido por 
los filósofos clásicos, en particular por Platón y Aristóteles. Para Platón, 
la doxa representaba un conocimiento inferior en comparación con la 
episteme (conocimiento verdadero), ya que se basaba en la percepción y 
no en la razón pura (Platón, 1997, República, 514a-517c). 

En contraste, Aristóteles le otorgó un mayor valor al reconocer que la 
doxa podía ser el punto de partida para la deliberación racional y la 
construcción del conocimiento político (Ética Nicomáquea, 1139a).

Hannah Arendt retoma este concepto y lo redefine dentro de su análisis 
de la política. Para ella, la doxa no es simplemente una opinión subjetiva, 
sino la expresión de la pluralidad humana en la esfera pública. 

En La condición humana (1958), Arendt sostiene que la política no se 
fundamenta en verdades absolutas, sino en la interacción de múltiples 
puntos de vista. La doxa es esencial porque permite la articulación 
de diferentes perspectivas, sin las cuales la política se reduce a la 
imposición de una única visión del mundo (Canovan, 1992).



64

Arendt también enfatiza que la doxa está íntimamente relacionada 
con el concepto de "espacio de aparición", un ámbito en el que los 
individuos se revelan unos a otros a través del discurso y la acción 
(Arendt, 1958). En este espacio, la política adquiere su sentido, no como 
una mera administración de asuntos públicos, sino como una actividad 
en la que los ciudadanos participan activamente en la construcción de 
su realidad compartida.

Uno de los aportes más significativos de Arendt a la teoría política 
es su defensa de la opinión pública como pilar fundamental de la 
democracia. Mientras que otros filósofos han visto la doxa como un 
obstáculo para la verdad, Arendt la considera un elemento esencial para 
la deliberación y la toma de decisiones colectivas. En Entre el pasado y 
el futuro (1961), argumenta que la política se sostiene en el intercambio 
de opiniones y en la capacidad de los ciudadanos para persuadirse 
mutuamente mediante el uso de la razón y el discurso público.

Para Arendt, el peligro de la modernidad radica en la desaparición 
de la esfera pública como espacio de debate libre. En regímenes 
totalitarios, por ejemplo, la doxa es suprimida en favor de una ideología 
única e incuestionable, lo que elimina la posibilidad de la acción 
política genuina (Arendt, 1951). La pluralidad de opiniones es, por 
tanto, un mecanismo de resistencia contra la tiranía y un componente 
indispensable de cualquier sistema democrático (Benhabib, 1996).

Por otro lado, Arendt critica la tecnocracia y el gobierno de expertos, los 
cuales buscan reemplazar el debate político con soluciones "objetivas" 
y "científicas". En su opinión, este enfoque es problemático porque 
excluye a los ciudadanos del proceso de toma de decisiones y socava 
la base misma de la política, que es la interacción entre diferentes 
perspectivas (Villa, 1999).

Desde esta perspectiva, la doxa no solo es legítima, sino que es un 
requisito indispensable para la existencia de una comunidad política 
saludable. Sin el libre intercambio de opiniones, la política pierde 
su capacidad de generar consenso y se convierte en una imposición 
unilateral de normas y decisiones.

Hannah Arendt ofrece una reinterpretación fundamental del concepto 
de doxa, alejándose de la tradición filosófica que la consideraba un 
conocimiento inferior. Para Arendt, la doxa es la manifestación de la 
pluralidad humana y el fundamento del debate político. Su defensa de 



65

la opinión pública resalta la importancia del discurso y la deliberación 
en la construcción de una sociedad democrática. Frente a las amenazas 
del totalitarismo y la tecnocracia, la insistencia de Arendt en el valor 
de la doxa sigue siendo relevante en el mundo contemporáneo, donde 
la participación ciudadana y el debate público son esenciales para la 
preservación de la libertad y la justicia.

La filosofía de Hannah Arendt se caracteriza por su enfoque en la 
política y la condición humana. En su obra, Arendt desarrolla el 
concepto de doxa, que se refiere a la opinión pública y su papel en la 
formación de la realidad política y social. 

Como hemos expresado, el concepto de doxa se remonta a la filosofía 
griega, donde se utilizaba para describir la opinión o la creencia común. 
En la filosofía de Arendt, la doxa se refiere a la opinión pública y su 
papel en la formación de la realidad política y social (Arendt, 1958). 
Arendt sostiene que la doxa es la forma en que los seres humanos se 
relacionan entre sí y con el mundo que los rodea.

La doxa es un concepto fundamental en la filosofía de Arendt, ya 
que permite comprender cómo se forma la realidad política y social. 
Arendt sostiene que la doxa es la base de la comprensión del mundo y 
que es a través de la doxa que los seres humanos pueden comprender 
la realidad política y social (Arendt, 1963).

La defensa de la opinión pública es un tema central en la filosofía de 
Arendt, quien sostiene que esta es fundamental para la democracia 
y que es a través de la opinión pública que los ciudadanos pueden 
participar en la formación de la realidad política y social (Arendt, 
1958). Esta autora también sostiene que la opinión pública es una forma 
de resistencia contra la tiranía y la opresión. La doxa es un concepto 
fundamental en la filosofía de Arendt, ya que permite comprender 
cómo se forma la realidad política y social. 

Arendt sostiene que la doxa no debe ser desestimada como mera 
trivialidad; por el contrario, es fundamental para el funcionamiento de 
una sociedad democrática. En su obra La condición humana, argumenta 
que la acción política se basa en la pluralidad de opiniones que coexisten 
en un espacio público (Arendt, 1958). La diversidad de perspectivas 
genera un diálogo que permite a los ciudadanos reflexionar sobre sus 
creencias y tomar decisiones informadas.



66

La defensa de Arendt sobre la opinión pública radica en su convicción 
de que esta es esencial para la vida política activa. En su análisis del 
totalitarismo y los regímenes autoritarios, destaca cómo estos sistemas 
buscan silenciar la pluralidad de voces para consolidar el poder 
(Arendt, 1951). La opinión pública actúa como un contrapeso a este 
autoritarismo; permite que los ciudadanos expresen sus pensamientos 
y participen en el debate democrático.

Arendt también enfatiza que la opinión pública no debe ser confundida 
con el mero consenso o conformismo. Más bien, aboga por una esfera 
pública donde las diferencias sean valoradas y discutidas. Esta dinámica 
es vital para el desarrollo del juicio crítico entre los ciudadanos (Arendt, 
1970). A través del intercambio abierto de ideas, los individuos pueden 
formar opiniones más matizadas y desarrollar un sentido compartido 
de responsabilidad colectiva.

Por otro lado, Arendt conecta la doxa con el concepto de acción. Ella 
cree que actuar implica comunicarse con otros y compartir opiniones. 
Esto no solo crea un sentido de comunidad, sino que también permite 
que los ciudadanos se enfrenten a sus propias creencias y a las creencias 
ajenas (Arendt, 1958). De esta manera,  la opinión pública se convierte 
en un espacio donde se forja no solo el entendimiento mutuo sino 
también el compromiso cívico.

El concepto de doxa en la filosofía de Hannah Arendt subraya la 
importancia vital de la opinión pública en el ámbito político. Lejos de 
ser una simple manifestación subjetiva, la doxa representa una rica 
fuente de diálogo y reflexión crítica. La defensa arendtiana de esta 
opinión pública resalta su papel como baluarte contra el autoritarismo 
y como fundamento para una democracia vibrante. En última 
instancia, Arendt nos invita a reconocer que nuestras opiniones no 
solo son individuales sino también colectivas, esenciales para construir 
comunidades inclusivas y participativas.

Conclusiones

El análisis de la fenomenología en el pensamiento de Hannah Arendt 
revela un método de investigación único que se distancia de las 
aproximaciones tradicionales en filosofía política. Su énfasis en la 
experiencia vivida y el estudio de casos específicos demuestra una 
profunda preocupación por comprender los fenómenos políticos desde 



67

la perspectiva de los actores involucrados, en lugar de reducirlos a 
abstracciones teóricas o determinismos históricos (Benhabib, 1996). 
Esta aproximación, aunque criticada por su falta de sistematicidad, 
ha permitido una exploración más rica y matizada de eventos como el 
totalitarismo, la acción política y la condición humana (Canovan, 1992).

Desde una perspectiva fenomenológica, Arendt redefine la manera en 
que comprendemos la realidad política, destacando la importancia del 
aparecer y la pluralidad en el espacio público. Influida por Heidegger 
y Husserl, pero distanciándose de ellos en su énfasis en la acción y la 
política, su pensamiento se inscribe en una tradición que prioriza la 
experiencia sobre las estructuras inmutables del conocimiento (Disch, 
1994). 

Su fenomenología no es simplemente un método de indagación 
filosófica, sino una herramienta para comprender la interacción 
humana en la esfera pública, lo que la hace especialmente relevante 
en el estudio de la democracia y la vida política contemporánea (Villa, 
1999).

El concepto de doxa ocupa un lugar central en su pensamiento, 
reivindicando la opinión pública como un elemento fundamental de la 
vida política. A diferencia de las tradiciones filosóficas que desconfían 
de la opinión en favor del conocimiento absoluto, Arendt argumenta 
que la doxa es una expresión de la pluralidad humana y un requisito 
indispensable para el ejercicio democrático (Arendt, 1958). 

Su defensa de la deliberación y el debate como medios para la 
construcción del mundo común resuena en los desafíos actuales de la 
política, donde la erosión del discurso público representa una amenaza 
para la democracia (Kateb, 1983).

No obstante, su enfoque ha sido objeto de críticas, particularmente por 
su aparente falta de rigor metodológico y su rechazo a los modelos 
teóricos estructurados. Autores como Habermas (1986) han señalado 
que su énfasis en la narración y el análisis de casos puede limitar la 
aplicabilidad de su pensamiento a contextos políticos distintos. Sin 
embargo, la relevancia de Arendt en el siglo XXI sigue siendo innegable, 
especialmente en el debate sobre la crisis de la democracia, el papel 
del discurso público y la necesidad de preservar espacios de acción y 
deliberación política (Benhabib, 1996).



68

La fenomenología de Arendt y su defensa de la doxa ofrecen un marco 
de análisis esencial para comprender la política como un ámbito de 
aparición, pluralidad y acción. A pesar de las críticas, su método de 
investigación y su perspectiva sobre la opinión pública continúan 
proporcionando herramientas valiosas para interpretar los desafíos 
contemporáneos de la vida democrática. Su pensamiento, más que 
un sistema cerrado, es una invitación a repensar la política desde la 
experiencia humana, la contingencia histórica y la interacción colectiva.

En este artículo, hemos explorado la fenomenología de Hannah Arendt, 
su método de investigación y su defensa de la doxa en la comprensión 
del mundo. A través de un análisis detallado de su obra, hemos 
demostrado que el método de investigación de Arendt se basa en la 
importancia de la experiencia vivida y el análisis de casos específicos. 

Esta perspectiva se inspira en la filosofía fenomenológica de Edmund 
Husserl y Martin Heidegger, quienes también enfatizaron la 
importancia de la experiencia vivida en la comprensión del mundo 
(Husserl, 1913; Heidegger, 1927).

Hemos analizado la defensa de la doxa en la filosofía de Arendt, y 
hemos demostrado que la doxa es un concepto central en su obra. 
Arendt sostiene que la doxa es la forma en que los seres humanos se 
relacionan entre sí y con el mundo que los rodea (Arendt, 1958). La 
doxa es la base de la comprensión del mundo y la fuente de la acción 
política (Arendt, 1963).

También hemos explorado las críticas y debates sobre el método de 
investigación de Arendt. Algunos críticos han argumentado que su 
enfoque en la experiencia vivida y el análisis de casos específicos es 
demasiado subjetivo y no proporciona una comprensión objetiva del 
mundo (Kateb, 1983). Otros han cuestionado su defensa de la doxa, 
argumentando que puede llevar a una forma de relativismo y a una 
falta de crítica a las opiniones y creencias dominantes (Benhabib, 1996).

En respuesta a estas críticas, hemos demostrado que el método de 
investigación de Arendt es más complejo y matizado de lo que se ha 
argumentado. Arendt no rechaza la objetividad, sino que la redefine en 
términos de la experiencia vivida y la comprensión del mundo (Arendt, 
1958). Además, su defensa de la doxa no es una forma de relativismo, 
sino una forma de reconocer la importancia de la opinión pública en la 
comprensión del mundo y la acción política (Arendt, 1963).



69

La fenomenología de Hannah Arendt ofrece una perspectiva única y 
valiosa sobre la comprensión del mundo y la acción política. Su método 
de investigación, basado en la experiencia vivida y el análisis de casos 
específicos, proporciona una comprensión más profunda y matizada 
del mundo. Su defensa de la doxa, como forma de reconocer la 
importancia de la opinión pública, es fundamental para la comprensión 
del mundo y la acción política. La fenomenología de Hannah Arendt 
es una herramienta valiosa para la comprensión del mundo y la acción 
política en la actualidad.

Referencias 

Adler, L. (2006). Hannah Arendt. Barcelona: Destino. 

Amiel, A. (2000/1996). Hannah Arendt: Política y acontecimiento. 
Argentina: Nueva Visión. 

Anders, G. (2013). La batalla de las cerezas: mi historia de amor con 
Annah Arendt. Barcelona: Paidós. 

Arendt, H. & Heidegger, M. (2000/1998). Correspondencia 1925-1975. 
Barcelona: Herder.

Arendt, H. & McCarthy, M. (1999). Entre amigas. Correspondencia entre 
Hannah Arendt y Mary McCarthy 1939-1975. Barcelona: Lumen. 

Arendt, H. (1951). The origins of totalitarianism. Harcourt Brace Jovanovich.

Arendt, H. (1958). La condición humana. Barcelona: Seix Barral.

Arendt, H. (1961). Between past and future. Viking Press.

Arendt, H. (1963). Eichmann in Jerusalem: A report on the banality of evil. 
Viking Press.

Arendt, H. (1963). La revolución. Madrid: Editorial Trotta.

Arendt, H. (1970). On Violence. Harcourt Brace & Company.

Arendt, H. (1971). The life of the mind. Harcourt Brace Jovanovich.

Arendt, H. (1989). Crisis de la cultura. Barcelona: Portic.  

Arendt, H. (1995/1953). De la historia a la acción. Barcelona: Paidós. 

Arendt, H. (1996). Filosofía y política. El existencialismo y Heidegger. 
Bilbao: Besataria. 



70

Arendt, H. (1996/1954). Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre 
la reflexión política. Barcelona: Península.

Arendt, H. (1997/1993). ¿Qué es la política? Barcelona: Paidós.

Arendt, H. (1998/1969). Crisis de la República. Madrid: Taurus. 

Arendt, H. (1999/1964). Entrevista de Gunther Gaus. Revista de 
Occidente No. 220.

Arendt, H. (2000). Rahel Varnhagen. Vida de una mujer judía. Barcelona: 
Lumen. 

Arendt, H. (2004/1976). La tradición oculta. Barcelona: Paidós. 

Arendt, H. (2005). Ensayos de comprensión. 1930-1954. Madrid: 
Caparros. 

Arendt, H. (2005/1978). Una revisión de la historia judía y otros ensayos. 
Barcelona: Paidós.

Arendt, H. (2006). Diccionario Filosófico. Notas y apéndices 1950-1973. 
Barcelona: Herder.

Arendt, H. (2006/1965). Hombres en tiempos de oscuridad. Barcelona: 
Gedisa.

Arendt, H. (2006/1986). Tiempos presentes. Barcelona: Gedisa. 

Arendt, H. (2007). Karl Marx y la tradición del pensamiento político 
occidental seguido de reflexiones sobre la revolución húngara. Madrid: 
Encuentro.  

Arendt, H. (2007). Responsabilidad y Juicio. Barcelona: Paidós. 

Arendt, H. (2008). Martin Heidegger cumple 80 años (1969). En: Arendt, 
H. Et. Al. (2008/1998). Sobre Heidegger. Cinco voces judías. Buenos 
Aires: Manantial.

Arendt, H. (2008/1955). La promesa de la política. Barcelona: Paidós. 

Arendt, H. (2009). Escritos judíos. Barcelona: Paidós.

Arendt, H. (2010). Lo que quiero es comprender: sobre mi vida y mi 
obra. Madrid: Trotta. 

Arendt, H. (2011/1929). El concepto de amor en San Agustín. Tesis 
Doctoral. Madrid: Encuentro. 

Arendt, H. (2012/1954). Los hombres y el terror. Barcelona: RBA libros. 



71

Arendt, H. (2012/1958). La condición humana. Barcelona: Paidós.

Arendt, H. (2012/1969). Sobre la violencia. Madrid: Alianza. 

Arendt, H. (2012/1982). Conferencias sobre la filosofía política de Kant. 
Barcelona: Paidós.

Arendt, H. (2013/1954). Existencialismo y compromiso. Barcelona: RBA 
libros. 

Arendt, H. (2013/1963). Eichmann en Jerusalén. Bogotá: Random House 
Mondadori.

Arendt, H. (2014/1948). Los orígenes del totalitarismo. Madrid: Alianza. 

Arendt, H. (2014/1963). Sobre la Revolución. Madrid: Alianza. 

Arendt, H. (2014/1971). La vida del espíritu. Barcelona: Paidós. 

Arfuch, L. (2002). El espacio biográfico. Dilemas de la subjetividad 
contemporánea. Bogotá: Fondo de Cultura Económica. 

Bárcena, F. (2006). Hannah Arendt: una filosofía de la natalidad. 
Barcelona: Herder. 

Benhabib, S. (1996). El reluctante modernismo de Hannah Arendt. 
Valencia: Episteme. 

Birulés, F. (1995). El género de la memoria. Pamplona: Pamiela. 

Birulés, F. (2007). Una herencia sin testamento: Hannah Arendt. 
Barcelona: Herder. 

Brunkhorts, H. (2006). Legado filosófico de Hannah Arendt. Barcelona: 
Biblioteca Nueva. 

Campillo, A. (2009). El lugar del juicio. Seis testigos del siglo XX: Arendt, 
Canetti, Derrida, Espinosa, Hitchcock y Trías. Bogotá: Distrididactika.

Campillo, N. (2013). Hannah Arendt: lo filosófico y lo político. España: 
Universidad de Valencia.

Campos, M. (2001). De mujer a mujer: las cartas de las protagonistas de 
la historia. Oceano ambar. 

Canovan, M. (1992). Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political 
Thought. Cambridge University Press.

Castillo, M. (2014). La tradición política en la obra de Hannah Arendt. 
Bogotá: Universidad del Rosario.



72

Castoriadis, C. (2012). La ciudad y las leyes: lo que hace a Grecia, 2. 
Seminarios 1983-1984. La creación humana III. Bogotá: Fondo de Cultura 
Económica.

Colonnello, P. (2010). Martin Heidegger y Hannah Arendt. La carta jamás 
escrita. Buenos Aires: Ediciones del Signo.

Courtine-Denamy, S. (2003/1997). Tres mujeres en tiempos sombríos. 
Edith Stein, Simone Weil, Hannah Arendt. Madrid: Edaf.  

Cruz, M. (2010). Amo, luego existo. Los filósofos y el amor. Barcelona: 
Espasa.  

Daveiro, A. (2008). Hannah Arendt. El amor y la libertad. Buenos Aires: 
Capital Intelectual.

De la Torre, F. J. (2002). Aproximación a las fuentes clásicas latinas de 
Hannah Arendt. Málaga: Edit. Analecta malacitana. Universidad de 
Málaga.  

Disch, L. (1994). Hannah Arendt and the Limits of Philosophy. Cornell 
University Press.

Espósito, R. (2012). Diez pensamientos acerca de la política. Bogotá: 
Fondo de Cultura Económica.

Ettinger, E. (1996). Hannah Arendt y Martín Heidegger. Barcelona: 
Tusquets.

Flores, P. (1996) Hannah AreDaveirondt: existencia y libertad. Madrid: 
Tecnos. 

Forti, S. (2001). Vida del espíritu y tiempo de la polis. Hannah Arendt 
entre filosofía y política. Madrid: Cátedra. 

Furet, F. (1995). El pasado de una ilusión: ensayo sobre la idea comunista 
en el siglo XX. México: FCE. 

Gleichauf, I. (2010). Mujeres filosofas en la historia: desde la antigüedad 
hasta el siglo XXI. Madrid: Icaria. 

Gutiérrez, T. (2009). El hechizo de la comprensión: vida y obra de Hannah 
Arendt. Madrid: Encuentro.

Habermas, J. (1986). The philosophical discourse of modernity: Twelve 
lectures. MIT Press.

Heidegger, M. (1927). Ser y tiempo. Madrid: Editorial Trotta.

http://www.casadellibro.com/libros-ebooks/ingeborg-gleichauf/152151


73

Hilb, C. (1994). El resplandor de lo público. Caracas: Nueva Sociedad. 

Hobsbawm, E. (2000/1996). Historia del siglo XX. Barcelona: crítica. 

Husserl, E. (1913). Ideas relativas a una fenomenología pura y una 
filosofía fenomenológica. Madrid: Editorial Trotta.

Jaspers, K. (1962). Philosophy of Existence. University of Pennsylvania 
Press.

Kant, I. (1781). Critique of Pure Reason. Cambridge University Press.

Kateb, G. (1983). Hannah Arendt: Politics, Conscience, Evil. Rowman & 
Allanheld.

Kristeva, J. (2013/1999). El genio femenino. Barcelona: Paidós. 

Larraurri, M. (2001). La libertad según Hannah Arendt. Barcelona: 
Tandem. 

Lessnoff, M. (2001). La filosofía política del siglo XX. Madrid: Akal. 

Londoño, M. V. (2011). La comunidad de nos-otros: repensar el ser en 
común en Hannah Arendt a partir de la acción y la pluralidad. Bogotá: 
Universidad de los Andes. 

López, I. (2013). Pensadoras del siglo XX: una filosofía de la esperanza 
para el siglo XXI. Ediciones Rialp. 

Maso, A. (2000). Hannah Arendt: tres escritos en tiempo de Guerra. 
Barcelona: Bellaterra. 

Moreno, J. (2014). Edith Stein en compañía. Madrid: Plaza y Valdés. 

Mulisch, H. (2014/1961). El juicio a Eichmann. Barcelona: Ariel.

Mundo, D. (2003). Crítica apasionada. Una lectura introductoria de la 
obra de Hannah Arendt. Buenos Aires: Prometeo. Universidad Nacional 
de Quilmes.  

Navarro, L. R. (2014). Entre esferas públicas y ciudadanía. Las teorías de 
Arendt, Habermas y Mouffe aplicadas a la comunicación para el cambio 
social. Barranquilla: Universidad del Norte. (e-book)

Osorio, F. (2012). Hannah Arendt. El Estado, el individuo y la banalidad. 
Medellín: Universidad de Medellín.

Platón. (1997). La República (G. Reale, Trad.). Gredos.

Prinz, A. (2001/1998). La filosofía como profesión o el amor al mundo. 
La vida de Hannah Arendt. Barcelona: Herder. 

http://www.casadellibro.com/libros-ebooks/maite-larrauri/84720


74

Prior, A. (2009). Voluntad y responsabilidad en Hannah Arendt. 
Barcelona: Biblioteca Nueva. 

Quintana, L. & Vargas, J. (2012). Hannah Arendt: política, violencia, 
memoria. Bogotá: Universidad de los Andes. 

Ramírez, C.; Arévalo, L. & Baquero, S. (2013). El mal. Seis variaciones: 
Pericles, Kant, Hume, Schelling, Nietzsche, Arendt. Bogotá: Universidad 
Javeriana.

Sahui, A. (2009). Razón y espacio público: Arendt, Habermas y Rawls. 
Buenos Aires: Coyoacán. 

Sola, M. (2004). Que quieren las mujeres. Buenos Aires: Lumen. 

Tommasi, W. (2002). Filósofos y mujeres: la diferencia sexual en la historia 
de la filosofía. Barcelona: Narcea. 

Vargas, J.C. (2011). Acción política, historia y mundo de la vida: estudios 
sobre el pensamiento de Hannah Arendt. Cali: Universidad del Valle. 

Villa, D. (1999). Arendt and Heidegger: The Fate of the Political. 
Princeton University Press.

Von Beyme, K. V. (1994). Teoría política del siglo XX. Madrid: Alianza. 

Von Trotta, M. (2012). Hannah Arendt. Dvd. Película. 

VV.AA. (1994). En torno a Hannah Arendt. Centro de estudios 
constitucionales. 

VV.AA. (2000). Hannah Arendt: El orgullo de pensar. Barcelona: Gedisa. 

VV.AA. (2006). El siglo de Hannah Arendt. Barcelona: Paidós. 

VV.AA. (2008). Hannah Arendt: el legado de una mirada. Barcelona: 
Sequitur. 

VV.AA. (2008). Hannah Arendt: sobrevivir al totalitarismo. Santiago de 
Chile: LIBROS ARCES-LOM.

Young-Bruehl, E. (2006/1982). Hannah Arendt: una biografía. Barcelona: 
Paidós. 

Zahavi, D. (2003). Husserl’s phenomenology. Stanford University Press.

Cómo citar:
Ortiz Ocaña, A. (2025). La fenomenología de Hannah Arendt: defensa de la doxa 
en la comprensión del mundo. Revista Discusiones Filosóficas. 26 (46), 53-74. https://
doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.4

https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.4
https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.4

