
DOI: 10.17151/difil.2025.26.46.1

Nos complace presentar un nuevo fascículo de la revista científica 
Discusiones Filosóficas, una publicación seriada del Departamento de 
Filosofía de la Universidad de Caldas. Como hemos advertido en 
editoriales anteriores, los tiempos para las publicaciones periódicas 
se han tornado complejos. Nos enfrentamos a revistas depredadoras, 
a publicaciones relámpago que no cumplen con los estándares 
académicos de la revisión por pares ni con la corrección cuidadosa 
de los manuscritos. Con frecuencia recibimos extrañas propuestas de 
adquisición de la revista y todavía no es claro cómo debemos enfrentar 
los retos de los programas generativos y otros mecanismos de síntesis 
y escritura agrupados bajo la etiqueta de “inteligencia artificial”. En 
esta oportunidad ofrecemos a nuestros amables lectores ocho artículos 
de investigación, una reseña y una traducción, documentos que versan 
sobre diversos temas de interés para la comunidad académica filosófica 
nacional e internacional que habitualmente consulta nuestra revista. 
A continuación haremos una presentación breve de las contribuciones 
que conforman este fascículo y hacemos votos para que nuestros 
amables lectores las encuentren de utilidad.

El presente fascículo se abre con un trabajo del candidato a doctor en 
Ingeniería por la Universidad de Caldas John Wilder Sánchez O. en 
coautoría con Carlos Emilio García Duque, profesor del Departamento 
de Filosofía de la Universidad de Caldas y del programa de Contaduría 
Pública de la Universidad de Manizales, que lleva como título “On 
the Falsifiability of the Unified Theory of Acceptance and Use of 
Technology (UTAUT)”. En este trabajo, Sánchez y García examinan 
brevemente la noción de falsabilidad de Karl Popper y muestran cómo 
ella se puede aplicar en un campo tan reciente como el de la tecnología. 
Para lograr ese objetivo, examinan algunos de los planteamientos 
centrales de la teoría de la aceptación y uso de la tecnología, tomando 
en cuenta la versión de Venkatesh et al. Los autores demuestran que 
la UTAUT satisface los criterios de carácter empírico y  naturaleza 
contrastable definidos por Popper como indicadores de cientificidad. 
Por medio de un meta-análisis de seis artículos relevantes publicados 
durante los últimos veinte años, Sánchez y García dejan claro que la 

Presentación Editorial
Editorial Presentation

7

https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.41.1
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


UTAUT no solamente es una teoría falsable (en el sentido de Popper) 
sino que algunas de sus tesis originales ya han sido efectivamente 
falsadas por la experiencia. Los autores muestran que la UTAUT es 
una teoría científica en el sentido de la filosofía de Popper y señalan 
que sus autores originales parecen no percatarse de las áreas en las 
cuales la teoría fracasó y que, en consecuencia, deberían ser revisadas 
y ajustadas en su más reciente formulación.

A continuación, hemos incluido otra contribución en inglés. Se 
trata del trabajo “Cultural heritage of the thinkers of the Eastern 
Renaissance as a fundamental stage in the development of world 
civilization”, de Kubanychbek Isakov (Department of Philosophy and 
Political Science, Osh State University, Osh, Kyrgyz Republic), Dilbara 
Azizova (Department of Social Work, Osh State University), Amanbek 
Murzakmatov, Zhyldyz Itigulova y Vilen Turduev (Department of 
Philosophy and Political Science, Osh State University). En este artículo 
Isakov et al. presentan un análisis del legado de un grupo de eruditos 
y pensadores de Asia central entre los siglos IX y XIII, que hicieron 
parte del renacimiento oriental, al tiempo que buscan determinar su 
influencia en el desarrollo general de la cultura y la ciencia. Los autores 
hacen un estudio comparativo de las contribuciones realizadas por este 
renacimiento temprano con los logros que se acreditan al renacimiento 
europeo de los siglos XIV al XVI. En el trabajo se muestra que las 
contribuciones de este renacimiento temprano a la ciencia en general, 
a la cultura y a la filosofía son genuinamente comparables con las 
alcanzadas por el renacimiento europeo. Por ejemplo, los pensadores 
del renacimiento oriental se vinculan a un proyecto filosófico humanista 
centrado en la individualidad humana. Como sus contrapartes de 
renacimiento europeo, los pensadores de este período también se 
inspiraron en los filósofos de la antigüedad clásica. De hecho, durante 
este período se hicieron numerosas traducciones de los trabajos de los 
filósofos antiguos a lenguajes orientales como el árabe y el persa. Pero 
hay diferencias importantes también.  Mientras en Europa se olvidó 
de manera parcial la herencia de la antigüedad clásica, en oriente se 
siguió estudiando y se amplió dicha herencia. Según los autores, se 
debe acreditar a los pensadores del renacimiento oriental el hecho de 
que Europa pudiera redescubrir el legado de la antigüedad clásica, 
una nota que caracteriza el renacimiento europeo. El renacimiento 
oriental ocurrió a lo largo de las ciudades que conformaban la ruta de 
la seda, la cual, según los autores, facilitó el intercambio cultural entre 
oriente y occidente. Por último, lo autores mencionan a los principales 
representantes del renacimiento oriental: Ibn Sina y M. I. A. Biruni, 
cuyas contribuciones son notorias tanto en las ciencias naturales como 
en la filosofía, la historia y la filología.

8



A continuación, hemos incluido un artículo titulado “La fenomenología 
de Hanna Arendt: defensa de la doxa en la comprensión del mundo” 
de Alexander Ortiz Ocaña, profesor investigador de la Universidad 
del Magdalena. En este ensayo, Ortiz Ocaña analiza la impronta 
fenomenológica en el pensamiento de Arendt y su defensa de 
la doxa como condición de posibilidad de la política democrática. El 
autor reconstruye la forma cómo Arendt desplaza la fenomenología 
desde la conciencia hasta el aparecer entre pluralidades, tomando 
en cuenta los interlocutores de la filósofa germano-norteamericana 
(Husserl, Heidegger y Jaspers). Ortiz Ocaña explica que la doxa no 
se puede equiparar a opinión privada ni a conocimiento menor, sino 
que concentra la expresión pública de perspectivas múltiples que 
hacen posible el juicio, la deliberación y la acción. También señala 
que Arendt defiende la contingencia, la persuasión y el debate como 
tejidos del mundo común, en lugar de tradiciones que subordinan lo 
político a la verdad única o al dominio experto. Ortiz Ocaña examina 
ciertas críticas clásicas (p. ej., la acusación de falta de sistematicidad) y 
muestra que el método arendtiano, aunque no es axiomático, produce 
una comprensión densa de fenómenos como totalitarismo, revolución 
y crisis de la esfera pública. Por último, el autor concluye que la 
fenomenología política de Arendt ofrece herramientas que permiten 
afrontar ciertos desafíos contemporáneos al reinstaurar la doxa como 
pilar de la vida democrática.

El fascículo prosigue con el artículo “El concepto de experiencia en 
‘Ser y Tiempo’” del profesor de la Universidad Nacional Abierta y a 
Distancia Juan Manuel Hernández Aguilar en coautoría con Ivania 
Lucía Caicedo Bacca. En este ensayo, los autores investigan la cuestión 
de si es posible interrogar por un concepto de experiencia en Ser 
y tiempo de Martin Heidegger. Según Hernández y Caicedo, la obra 
plantea una distancia ontológica y fenomenológica que no ha sido 
debidamente capturada por la tradición moderna.  Con el fin de corregir 
este defecto, ellos interrogan al concepto de experiencia que ofrece la 
fenomenología, para luego emprender su reconstrucción acorde a las 
obras anteriores de Heidegger. Después abordan la discusión sobre la 
manera como el filósofo alemán tematiza la experiencia sin definirla en 
su obra cumbre, sino comprendiendo la experiencia  según la pregunta 
por el sentido del ser. A la luz de este camino, Hernández y Caicedo 
esbozan una interpretación fenomenológica que se relaciona con el 
concepto de significatividad que nos abre a una red de relaciones en 
la cotidianidad. A continuación, hemos incluido el trabajo “Intuir, 
sentir y fantasear. Cuando Alemania se balanceó en el abismo de 
lo irracional” del profesor de le Escuela Politécnica Superior del 
Litoral (Ecuador) Jorge Polo Blanco. En este trabajo de investigación, 

9



10

Polo Blanco acomete una reconstrucción de ciertos pasajes de la 
filosofía alemana muy vinculados al irracionalismo. El autor estudia 
críticamente aquella reacción antirracionalista –pues merece esa 
denominación– que tuvo lugar en las últimas décadas del siglo XVIII y 
en los primeros compases del XIX. Polo Blanco sostiene que, si bien es 
cierto que también surgieron filosofías irracionalistas en otras naciones 
de Europa, fue en Alemania donde se desarrollaron con mayor fuerza 
e intensidad.

El fascículo prosigue con el artículo “La pobreza como una injusticia 
desde el enfoque de las capacidades de Amartya Sen” de Priscilla 
Brevis Cartis, profesora de la Facultad de Derecho de la universidad 
Andrés Bello (Chile) y José Antonio Estévez Araújo, catedrático de la 
Universidad de Barcelona (España). En este trabajo, Brevis y Estévez 
reflexionan sobre la pobreza desde el enfoque de las capacidades de 
Amartya Sen al cual consideran una teoría de las injusticias sociales. 
Para los autores, en la misma línea de Sen, la pregunta por la pobreza 
puede tener un acercamiento descriptivo y uno político. El primero 
de los cuales permite plantear determinadas recomendaciones sobre 
cómo abordarla políticamente. El artículo de Brevis y Estévez hace 
un acercamiento descriptivo de la pobreza, que revisa la centralidad 
de las injusticias en el pensamiento de Sen y algunas características 
que configuran las situaciones de pobreza, la ausencia de libertad y la 
privación de capacidades. Por último, los autores motivan la tesis de 
que la filosofía de Sen puede ser entendida como una teoría situada que 
se hace cargo de las diversidades humanas y sus circunstancias; una 
filosofía política que mira tanto a la redistribución y al reconocimiento 
como problemas centrales en las sociedades justas.

Los artículos de investigación de este número finalizan con dos 
contribuciones: “La política conservadora de Milner: Crisis y crítica 
de la sociedad moderna y del neoliberalismo” del profesor Antonio 
Rivera García (Universidad Complutense de Madrid -España-) y “Por 
una filosofía freudo-republicana” de Oscar Ariel Cabezas, profesor 
de la Pontificia Universidad Católica de Chile. En el primero de estos 
trabajos, Rivera García se basa en el análisis de la filosofía de Milner 
para sostener que el pensamiento judío y conservador no sólo puede ser 
crítico con la moderna filosofía política, sino también con la hegemonía 
contemporánea del neoliberalismo. Según Rivera García, dicha crítica 
es de enorme importancia para la filosofía contemporánea, como se 
puede ver en los debates que Badiou y Rancière han mantenido con 
Milner. El primero critica la centralidad que tiene para el filósofo 
judío la negatividad, o el hecho de pensar lo político a partir de la 
muerte, mientras que el segundo convierte el pensamiento de Milner 



en paradigma del odio a la democracia. El autor demuestra que, pese a 
su conservadurismo, el pensamiento de Milner es hostil a la teología 
política schmittiana; que el judaísmo de su filosofía se localiza en la 
crítica del concepto de universal fácil, con el cual se alude al paso de 
instituciones limitadas, compatibles con la multiplicidad de otros entes, 
a un universal, la sociedad, que tiene un carácter ilimitado. Además, 
sostiene que, para Milner, el todo ilimitado social, que justifica el 
principio de la conversión o la eliminación de las diferencias, tiene una 
doble articulación: políticamente, a través de los conceptos de revolución 
y democracia; y económicamente, a través del mercado neoliberal que 
reduce a los seres humanos a cosas. Rivera García concluye que el 
pensamiento conservador de Milner propone, aun siendo poco sensible 
a la igualdad, una rigurosa crítica del neoliberalismo. En el segundo 
trabajo, Cabezas identifica en el pensamiento contemporáneo una 
especie de límite en la imposibilidad teórica de volver a pensar en los 
presupuestos emancipatorios de la Ilustración. El autor señala cómo, a 
mediados del siglo XX, el programa político de la modernidad habría 
sido deconstruido por el fracaso de los proyectos políticos que habían 
surgido del imaginario moderno; lo cual significó un cierto apagón del 
siglo de las luces y, a su vez, una caída del pensamiento en el desánimo 
de la política. Según Cabezas, en el caso de los filósofos que animaron 
el debate de la modernidad y la postmodernidad, el desánimo afectó 
tanto a defensores como detractores de las pulsiones emancipadoras 
como “un proyecto inconcluso”. El autor argumenta a favor de la 
posibilidad de explicar que hoy la amenaza de un probable colapso 
civilizatorio proviene de lo que Nick Land llama “Ilustración oscura”. 
El antídoto para contener el giro neo-reaccionario del presente se halla 
en los postulados de una filosofía freudo-republicana con voluntad de 
vincular la crisis de los mundos de vida, con la filosofía y una forma-
política freudo-republicana, cuyo más intenso exponente es el filósofo 
español José Luis Villacañas.

La presente entrega se cierra con una reseña y una traducción. La 
reseña del libro De la liberté des Anciens comparée à celle des Modernes, 
de Benjamin Constant (realizada por David Pimenta, investigador del 
Institute of Social Sciences, University of Lisbon, Portugal). En esta 
reseña, Pimenta explora la distinción entre las concepciones antiguas y 
modernas de la libertad. Según el recensionista, Constant plantea que la 
libertad individual de los modernos, configurada por transformaciones 
comerciales y sociales, es fundamentalmente diferente de la libertad 
colectiva de los antiguos. Pimenta también señala que Constant defiende 
un orden político liberal basado en un gobierno representativo y un 
poder moderador por lo cual sus contribuciones teóricas, sobre todo 
su visión de la libertad individual y de la gobernanza constitucional, 

11



12

Cómo citar:

García Duque, C.E. (2025) Presentación Editorial. Revista Discusiones Filosóficas. 26 
(46): 7-12. https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.1

siguen siendo influyentes en los sistemas democráticos modernos. La 
traducción corresponde al capítulo 9 (Hipatia de Alejandría) del libro A 
history of women philosophers de Mary Ellen Waithe, quien amablemente 
cedió los derechos para esta versión castellana y autorizó la traducción 
realizada por el Profesional en Filosofía y Letras Carlos Mauricio 
Arévalo Amaya. 

Agradecemos a nuestros lectores por su constante apoyo y los invitamos 
a enviar sus sugerencias y comentarios al correo institucional de la 
revista.

Carlos Emilio García Duque
Editor

Revista Discusiones Filosóficas
Profesor Departamento de Filosofía, Universidad de Caldas

https://doi.org/10.17151/difil.2025.26.46.1

